
 
 

LÉLEKVÁRÓ 
ELMÉLKEDÉSEK 

 

Hamvazószerdától Pünkösd vasárnapjáig 
 

2026 
 

 
 
 
 

 

A Bokor Közösség Lélekváró füzetének napi elmélkedései sok-sok 
testvér gondolatait fűzik csokorba az ország különböző tájairól. 



2026. február 18., Hamvazószerda Mt 6,1-6.16-18 

 

„Amikor pedig imádkoztok, ne legyetek olyanok, mint a képmutatók, akik szeretnek az emberek 
szeme láttára a zsinagógákban és az utcasarkokon állva imádkozni!” 

A farizeusok nagyra értékelték az alamizsnát, az imát és a böjtöt, és ezek voltak az erény 
legfőbb gyakorlatai. Imádkozni, adakozni, böjtölni – Jézus korában ezt a három cselekedetet 
várták el a kegyes zsidóktól. 

Jézus arra tanít, hogy amikor jót teszünk, alamizsnát adunk, imádkozunk, böjtölünk, ne 
kürtöljük szét, ne kérkedjünk vele, mindezt feltűnés nélkül, csendben tegyük, hiszen nem az 
emberek elismeréséért, dicsérő szavakért tesszük, hanem mert szeretjük Istent, és ő majd 
megfizet nekünk ezekért. 

Fogyasztásra épülő kultúránk nagy hangsúlyt fektet a látványra, és mi is gyakran azon kapjuk 
magunkat, hogy hatnak ránk a hírességek széles körben reklámozott tettei, bár tudatában 
vagyunk annak, hogy ezek jó részét mesterségesen kiszínezték, felnagyították. 

Mennyire fontos a látszat? Manapság nagyon. Lehet, hogy régen is így volt, de a közösségi 
médiának köszönhetően ez megsokszorozódott. Azt akarjuk, hogy az emberek lássák, mit 
teszünk-eszünk, hogyan szórakozunk, mi foglalkoztat minket, hogy milyen tökéletes és boldog 
az életünk. Amit nem dokumentálunk, az nincs, az nem is történt meg. A látszat a minden. 
Persze ez csak a felszín, ráadásul hamis felszín. És felszínessé tesz. 

Istennel nem lehet a Facebookon csetelni. A fogyasztói kultúra nem az adásról, az alamizsnál-
kodásról szól. És a divatos fogyókúrák sem a böjtölésről, a magunkba szállásról, az elcsendese-
désről szólnak. 

Úgy tűnik, még soha nem álltunk ennyi emberrel kapcsolatban, még sosem volt ennyi barátunk, 
ismerősünk. Tényleg így lenne? 

A „látszat-én”-nek nincs ideje Istenre, másokra, önmagára; emberi kapcsolatai elsekélyesednek, 
valójában nem kapcsolódik sem másokhoz, sem Istenhez, és elveszíti önmagát. 

Hangos a világ. Jobban kell a csend, az elvonulás, az ima, a böjt, mint valaha. Mert ebből a 
csendből, az imádkozásból, elmélkedésből születhetünk újjá, nyílhatunk ki valójában Isten, az 
embertársaink, a valódi, a mélyebb önmagunk felé. 

Kissné Kosztolányi Klára, Pilisborosjenő 

 
  



2026. február 19., csütörtök Lk 9,22-25 

 
„Mert aki meg akarja menteni az életét, elveszíti, aki pedig elveszti az életét énértem, meg-
menti azt.” (Lk 9,24) 

Mi van? 
Ennek a fenti mondatnak aztán semmi értelme. 
Nem akarom az életemet elveszíteni, hiszen akkor meghalok. Ki akar meghalni? Vagy lehet, 
hogy ez a mondat a titokzatos túlvilági életre vonatkozik, és azt sugallja, hogy jó dolog meg-
halni, sőt legyünk öngyilkosok? 
A fenti mondat természetesen az evilági életünkről szól, és nem olyan titokzatos, mint amilyen-
nek látszik. Akinek füle van a hallásra (és szíve meg esze), és egy kis érteni akarás is szorult 
belé, annak számára egy nagyon mély üzenet bogozható ki. 
Felmerül a kérdés, hogy a Jézus korabeli emberek értettek-e valamit ebből a mondatból?  
Könnyen lehet, hogy számukra ez nem volt rejtélyes értelmű, főleg azok számára, akik már 
hallották és megértették Jézus korábbi példabeszédeit. Azt is el tudom képzelni, hogy az akkori 
emberek számára az „élet” szóval való „zsonglőrködés” már ismert volt egyéb népszerű törté-
netekből. 
A megoldás kulcsa az „élet” szó vizsgálatában keresendő. 

… aki meg akarja menteni az életét… 

Itt az „élet” nemcsak a biológiai életünket jelenti, hanem a személyiségünket, az önazonossá-
gunkat, az önző énünket is, amit mindenáron meg akarunk menteni, amihez görcsösen ragasz-
kodunk. Ez annyit jelent, hogy az ember mindent ellenőrizni akar, és önmagát, a biztonságát, 
a kényelmét teszi az első helyre, röviden összefoglalva: „csak magamért élek”. 
Tehát itt nem fizikai halálról beszél Jézus, hanem életirányról és belső hozzáállásról. 

Mit jelent az elveszítés? 

Az önző élet szükségszerűen belső kiüresedéshez, félelemhez, elszigetelődéshez, értelmetlen-
séghez vezet. 
Tehát az „elveszítés” nem önpusztítást jelent, hanem lemondást az önközpontúságról, bizalmat 
Isten és Jézus tanítása iránt, szeretetből vállalt áldozatot, az ego elengedését. Vagy másképpen 
kifejezve: másokért élni, az igazságot választani akkor is, ha kényelmetlen, hűségesnek maradni 
akkor is, ha veszteséggel jár. 

...elveszti az életét „énértem” – mi ez a személyi kultusz? 

Jézus gyakran azonossá teszi magát az általa elmondott tanítással. Itt is inkább a tanításról 
beszél, mint saját személyéről. 

„Megmenti azt.” 

Felmerül a kérdés, hogy ebben az életátalakításban mi a nyereség? 
Jézus ígérete szerint: a belső teljesség, a valódi szabadság, mélyebb életértelemben átélt földi 
élet. 
Az üzenet, a tanítás, a fenti mondat lényege: Az élet akkor válik igazán életté, amikor már nem 
magunk körül forog. „Hiába fürösztöd önmagadban, csak másban moshatod meg arcodat” 
(József Attila). 
Aki önmagát, eddigi önző életét menti, elveszíti önmagát, aki pedig szeretetből odaadja ön-
magát, valójában az az ember találja meg önmagát. 

Kiss Gábor, Pilisborosjenő 



2026. február 20., péntek Mt 9,14-15 

 

„Vajon szomorkodhat-e a násznép, amíg velük van a vőlegény? Eljönnek a napok, amikor 
elviszik tőlük a vőlegényt, akkor majd böjtölnek.” 

Jézus ebben a részben a böjtről szóló kérdésre nem szabályt ad, hanem önmagára mutat.  
A vőlegény képe azt fejezi ki, hogy Isten közelsége ünnep, amelyet nem szabad gyásszal félre-
érteni. 

Isten belép az időbe, és megszenteli a jelent. Ezért a jelen pillanat nem puszta átmenet, hanem 
kegyelmi tér, ahol örülni kötelesség és felelősség. Jézus a hétköznapokban megélt testvéri kap-
csolatot teszi az evangélium mércéjévé. Ha a vőlegény velünk van, akkor a közösségben megélt 
egyszerűség és öröm hitelesebb tanúság, mint bármely külső aszkézis. 

Ugyanakkor Jézus nem tagadja a böjt idejét, hanem helyére teszi azt. A böjt nem cél, hanem 
eszköz: felkészítés a hiány elviselésére és a vágyak megtisztítására. Amikor a vőlegényt elviszik, 
a böjt segít kimondani a fájdalmat és ébren tartani a reményt. 

Ez a liturgikus idő ritmusa, amely váltogatja az ünnepet és a csendet. 

A böjt nem önmagában értékes, hanem akkor, ha a másik javára felszabaduló figyelemmé válik. 
Így a jelen pillanat öröme nem önzés, hanem közösségi ajándék. 

A szöveg arra tanít, hogy az idő teológiája Krisztushoz kötött: vele örülünk, nélküle várunk. Ez 
a várakozás azonban nem menekülés a jelenből, hanem annak elmélyítése. 

A keresztény ember ezért nem halasztja az örömöt egy későbbi, „méltóbb” alkalomra. Inkább 
felismeri, mikor van itt az ünnep ideje, és mikor a böjt csendje. A kettő együtt formál érett 
szabadságot és felelős szeretetet. 

Máté rövid jelenete így a mindennapokban megélt, örömteli, mégis fegyelmezett hit prog-
ramját adja. 

Makai Ágnes, Pilisborosjenő 
  



2026. február 21., szombat Lk 5,27-32 

 

„Megszólította őt: Kövess engem! A vámos erre fölkelt, és mindenét otthagyva, követte Jézust.” 

Ki lehetett Lévi, aki Jézus hívására felállt és otthagyott mindent? Tudjuk, hogy zsidó származású 
volt, zsidó hagyományokon nőtt fel, okos volt, hiszen komoly pénzekkel dolgozott, gazdag is 
lehetett, mert mi más oka lehetett volna, hogy ezt a kitaszított pária életet élje, és Jézusnak is 
tudott nagy lakomát rendezni. 

Saját népe megvetette, a rómaiak lenézték, családja kitaszította. Bizonyára magányos volt és 
boldogtalan. 
A neveltetése, környezete beleégetett a lelkébe olyan mélyen gyökerező világnézetet, amely 
nem veszíthető el, legfeljebb elnyomható. Talán történt valami megrázó esemény, ami miatt 
hirtelen önállóságra kényszerült, és fiatalon ezt az életet választotta? 
Érezte, hogy valami másnak kell következnie, ez a világ nem mehet így tovább. Változás kell, 
csak először rosszul döntött, vámos lett, két kultúra határán. Valószínűleg szenvedett ebben a 
helyzetben, de nem látott kiutat, mert még a biztos rosszat sem adjuk fel a bizonytalan jövőért. 

Már többször láthatta Jézust és ismerhette tanítását, talán el is gondolkodott rajta. Amikor az 
Úr elhívta, lelkében már készen állt a továbblépésre. 
Kimentődött abból a szorult helyzetből, ami nem volt jó neki, és nem volt Istennek tetsző sem. 
Visszanyerte zsidóságát, családját, barátait, kapott új foglalkozást, új identitást. 

Ilyen az, amikor valaki megtér. Így történik. Átalakul a gondolkodása, megváltozik az élete. 

Hiszem azt, hogy Lévi-Máté (a Máté név jelentése: Isten ajándéka!) nem véletlenül volt ott és 
akkor, amikor megszólíttatott. Hiszem azt, hogy az életünk nem véletlenek sorozata, hanem az 
üdvösségünk útját járjuk. Istennek volt egy álma Mátéról, és van egy álma rólunk is, mert 
mindnyájunkat maga mellett akar tudni. 

Vajon hány Lévi van körülöttünk, akinek Mátévá kellene lennie? Aki beleragadt egy szerepbe, 
és nem tud szabadulni? 

Évtizedek óta járjuk a gondolatátalakítás útját. El tudunk még rugaszkodni belénk égett-égetett 
gondolatsablonoktól? El kell szakadnunk tőlük? Be tudunk még fogadni új gondolatokat? Van 
még bennünk kíváncsiság? Szükségünk lehet még nagy lépésre? 

Bitter Gyöngyi, Mór 
  



2026. február 22., Nagyböjt 1. vasárnapja Mt 4,1-11 

 

Puszta, kísértés 

Jézus a Lélek vezetésével vállalja a kísértést, hogy a pusztában legyőzze azt, amit az ember a 
Paradicsomban elbukott – és ezzel utat nyisson minden hívőnek a győzelemhez. 

A „puszta” (ami lehet magány, válság, hiány) nem céltalan. Olyan terep, ahol a küzdelmek során 
alakul hitünk valódisága. 
A kísértés gyakran a növekedés és elmélyülés útja. Megméri, hogy ki is vagyok. 
A Lélek néha olyan helyzetbe visz, ahol szembesülnünk kell a bennünk munkáló ismeretlen 
erőkkel. 
A kísértés azt célozza, hogy kibillentsen önmagunkból és Istenhez fűződő kapcsolatunkból. 
A megküzdés képességeket formál bennünk. A legnagyobb győzelem itt a hűség. 

Az ördög mindhárom kísértése így kezdődik: „Ha Isten Fia vagy…” (megkérdőjelezi). Az ördög 
azt akarja, hogy Jézus önérdekből, hatalomból, látványosságból élje meg istenségét. Jézus 
viszont hűségesen, engedelmesen kötődik az Atyához. 

Ádám a bőségben bukott el a paradicsomban, itt Jézus a hiányban győz a pusztában, és a Sátán 
fölötti győzelme előképe a kereszt győzelmének. A mi kísértéseinkben ő már megnyitotta a 
győzelem útját. 

A történet időszerűsége: 

 A Lélek néha a próbán keresztül formál. 

 A kísértéssel érkezik a Sátán, de a háttérben ott van Isten, így a lehetőség is a hűségre. 

 A puszta nem a halál, hanem az átalakulás helye. 

 Jézus győzelme példát ad küzdelmeink lehetőségeire. 

Segíts a kísértésben! 

Lelovics László, Kaposvár 
  



2026. február 23., hétfő Mt 25,31-46 

 

„Bizony, mondom nektek: Amit e legkisebbek egyikével nem tettetek, velem nem tettétek!”  

Az emberiség ősidőktől fogva próbálja megérteni azokat az etikai követelményeket, amelyeket 
a Teremtő Isten írt a lelkébe. 

Ebben a példabeszédben Jézus felsorolása híven tükrözi azt az életformát, amelyet tanítása 
szerint élnie kell annak, aki az Isten Országába szeretne jutni. Azaz a Teremtő Atya által elvárt 
helyes emberi magatartás a szegények, a rászorulók, az elesettek, a társadalom peremére 
szorultak támogatása, megsegítése. 

A Jézus által felsorolt magatartásformák és következményeik párhuzamai megtalálhatók már 
az Ószövetségben is (Midrás), de több más nép halállal és túlvilággal foglalkozó szövegében is 
(pl. egyiptomi Halottak könyve, Párszizmus tanai). Ezekhez képest azonban óriási különbség az, 
hogy Jézus tanítása szerint ő és az Atya is azonosul a rászorulókkal, akár a társadalom legalján 
állókkal is! Tehát mindazt a jót, amit ezekkel a legkisebbekkel nem teszünk meg, azt magával 
az Istennel nem tesszük meg! 

Ezért az Atyát nem a távoli felhőkben, tőlünk független Úrként kell elképzelnünk! Őt szeretni 
csak embertársainkat szeretve tudjuk! Ez a szeretet pedig nem pusztán érzelem! Ezt a szeretetet 
csak tevékenységünkkel, tetteinkkel tudjuk kimutatni! 

Jézus nemcsak ebben a példabeszédben hívta fel az őt hallgatók figyelmét erre: „Ha azokat 
szeretitek csak, akik titeket szeretnek, micsoda jutalmat érdemeltek? Hiszen a bűnösök is szere-
tik azokat, akik őket szeretik” (Lk 6,32). 

Súlyos mondatok ezek, súlyos elvárásokkal!   
Képes vagyok-e elfogadni Jézus szeretet-fogalmát? Képes vagyok-e az érzelmileg nehezen 
szerethető embertársaimat is szeretni cselekedeteimmel? 

Bajnokné Benyhe Judit, Budapest 

 

 
  



2026. február 24., kedd Jn 15,9-17 

 

„Amint engem szeret az Atya, úgy szeretlek én is titeket. Maradjatok meg az én szeretetemben! 

… Ezeket azért mondtam nektek, hogy az én örömöm legyen bennetek, és örömötök ezzel teljes 
legyen. Az az én parancsom, hogy szeressétek egymást, amint én szerettelek titeket!” 

János evangéliuma a Logoszról, az Igéről szóló elvont gondolatokkal kezdődött, de ebben az 
evangéliumi szakaszban már nagyon is konkréttá válik: az Atya szereti Jézust, ahogy Jézus is 
szereti övéit. Jézus azt kéri (parancsolja?), hogy követői maradjanak ebben a szeretet-áram-
lásban. A fordítás szerinti „parancs” szót rögtön viszonylagossá teszi azzal, hogy kifejezetten 
nem szolgáknak – parancsra engedelmeskedőknek –, hanem barátainak mondja övéit. Nekem 
úgy tűnik, a szeretet világában a „parancs” szó csupán fordítási hiba lehet! 

Mi Jézus célja ezzel a nyomatékosított kéréssel? Nem utasít, mint úr a szolgákat, hanem tuda-
tunkba akarja égetni, hogy mi az Atya szándéka szerinti út az ember boldogulásához, és „hogy 
az én örömöm legyen bennetek, és örömötök ezzel teljes legyen”. 

Isten a maga mintájára teremtett embert: „Teremtsünk embert képmásunkra, magunkhoz 
hasonlóvá” (1Mózes 1,26). Ez a szeretet hozta létre és tartja meg a világot. Az Atya világa sze-
rintinek lettünk megteremtve. Azonban ezt az igazságot az emberiség elfelejtette a történelme 
során. Jézus felismerése (ti. hogy Isten nem igazságosztó Bíró, hanem szerető Atya, és nekünk 
is jó testvérekként kell élnünk) tudja visszazökkenteni az emberiséget az Atya eredeti, boldo-
gító szándéka szerinti útra. Jézus önmagát mutatja példaként, és az ő örömét – a teljes örömöt 
adja jutalmul. 

Bajnok László, Budapest 
  



2026. február 25., szerda Lk 11,29-36 
 
Mondják, hogy Jónás próféta jele előképe volt Jézus halálának és feltámadásának. Jézus valóban utal 
rá, pedig nagy különbség van a kettő között. 

Jónásnak azért kellett három napot és három éjjelt a cethal gyomrának sötétségében töltenie, mert el 
akart menekülni Isten elől, aki prófétai szolgálatra hívta. Ráadásul életveszélybe sodorta azokat az 
embereket, akik vele voltak. Normál esetben Jónásnak meg kellett volna halnia a cethal gyomrában. De 
ezzel egyrészt a vízbefulladástól mentette meg őt Isten, miután az emberek a tengerbe vetették, más-
részt volt ideje elmélkedni, imádkozni a cet gyomrában. Végül mégiscsak betöltötte a feladatát. Jézus-
nak viszont azért kellett alászállnia a halál sötétségébe, mert az Atya akaratát teljesítette küldetésével. 

Jel mindkettő a maga módján. Az életünk tele van jelekkel. Tehát az, hogy jelre várunk vagy jeet kapunk, 
nem prófétai kiváltság. Vannak jelek, amelyek figyelmeztetnek, némelyek buzdítani akarnak, más jelek 
a döntéshozatalban segítenek bennünket. 

Ha csak Jónás jelére vagy a Jézus halála és feltámadása közötti időre gondolunk, nem szabad megfeled-
keznünk arról az esetleges figyelmeztetésről sem, amely a végidőkben majdan bekövetkező három-
napos sötétségről szól. Ez is jel, az idők jele. Noha természetét tekintve felfoghatatlan. Habár vannak a 
Földnek olyan területei, ahol hónapokig nem megy le, illetve nem kel fel a Nap, olyanról, hogy egyszer 
az egész bolygót teljesen be fogja borítani a sötétség, csak a prófétai jövendölésekből hallhattunk. Ez 
szinte elképzelhetetlen az ember számára, hiszen ellentmond a természet ma ismert törvényeinek.  

Ahhoz, hogy a jeleket felismerjük, meg kell értenünk és be kell fogadnunk e jelek forrását. Az adónak 
és a vevőnek összhangban kell lennie egymással, másképpen nem tudnak együttműködni. 
Aki felismeri és megfogadja a figyelmeztető jeleket, az tudni fogja, hogy mi a teendője az adott helyzet-
ben. Aki pedig nem veszi komolyan, az nagy bajba kerülhet. Jónás jele vagy Jézus jele? Minden embert 
érint. A réginek meg kell halnia ahhoz, hogy új élet születhessen bennünk.  

Van belső és külső sötétség egyaránt. A világ ma a belső sötétségét éli, aminek számtalan belső és külső 
jele van, és ami külső sötétségként is meg fog mutatkozni egyszer. Így vagy úgy, de el fog jönni az az idő, 
amikor ezt itt a Földön minden embernek meg kell élnie. 

Nagyon rossz sötétségben lenni. De az a tény, hogy ez nem örökre szól, reménnyel kell, hogy eltöltsön 
bennünket! A háromnapos sötétség is lehet Jónás próféta jele vagy Jézus jele, de leginkább Isten 
kegyetlen kegyelme. Ismerve Isten szeretettermészetét, bizalommal és hittel kell tekintenünk rá, tudva, 
hogy a negyedik napon nemcsak újra világos lesz, hanem egy egészen új, szebb és jobb élet is köszönt 
ránk. Netán örök életre támadunk fel? 

Számunkra elsősorban Jézus a jel. A jel arra, hogy változtatnunk kell a gondolkodásunkon, jel arra, hogy 
csak Benne van életünk. Tanításával és példaadásával igazolta ezt. 

Aki nem él együtt a természettel, az nem érti meg a természet jelzéseit, ezért nem tud olyan döntéseket 
hozni, amelyek révén együttműködhetne vele. Aki nem él együtt Istennel, az nem ismeri fel Isten feléje 
irányuló jeleit, akár figyelmeztetni akarja őt, akár segíteni akar neki.  

Jónásnak is meg kellett tanulnia, hogy Isten nem azért küldte őt Ninivébe, hogy általa elpusztítsa a 
várost, hanem hogy megmentse! Nem tudjuk, mi mindent mondott Jónás Ninivében az embereknek, 
és lehet, hogy tényleg csak annyit, hogy Ninive el fog pusztulni! De ez elég volt ahhoz, hogy a város 
megtérjen, s ezáltal megmeneküljön a pusztulástól. Jézusra nem hallgattak, pedig itt nagyobb van 
Jónásnál. 

Nekünk milyen jelekre van még szükségünk ahhoz, hogy végre higgyünk és bízzunk Jézusban? Isten 
folyamatosan küldi a jeleket, hogy segítsen nekünk, hogy kivezethessen bennünket a földi élet aka-
dályokkal és zavaróállomásokkal teli útvesztőiből a maga keskeny Útjára, amely mint Igazság az Életre 
vezet.  
Mindannyiunk személyes érdeke, hogy hallgassunk szavára! 

Tóth Csaba, Budapest 



2026. február 26., csütörtök Mt 7,7-12 

 

Kérő imádság. Jézus biztat minket, hogy bátran éljünk a kérés lehetőségével, hiszen Atyánk 
szeret minket. 
Mondja ezt nekünk azért is, mert ismer minket: „...nekem a kérés nagy szégyen, adjon úgy is, 
ha nem kérem.” 

Egy közeli pap ismerősömmel szóba került ez a szentírási részlet. Hangot adtam szomorú-
ságomnak, hogy nem értem: miért kell kérnem, ha Isten úgyis ismeri minden szükségletemet 
és vágyaimat. Ő így válaszolt: „Nem kell ennyire túlbonyolítani a dolgot: Beszélsz Istennel? 
Miről? Nyilván szóba jönnek a vágyaid. Te is tudod, Ő meg aztán csak igazán, hogy Ő mindent 
megtehet. Hát persze, hogy kéred a segítségét. Meg aztán azt is tudod, hogy – mint jó szülő – 
annak a kérésednek nem fog eleget tenni, ami káros lenne rád nézve. Egyáltalán: tapaszta-
lataim szerint háromféle válasza szokott lenni a kéréseinkre: 1. rendben, 2. jó, de nem most,  
3. jobb ötletem van.” 
Frappáns megfogalmazás... 

Aztán itt van ez az aranyszabály: Tegyük azt mindenkivel, amit mi szeretnénk, hogy velünk 
tegyenek. Oly végtelenül egyszerű. Az összes nagy vallás tanítja ezt híveinek. Ez az egyik szilárd 
alapja a vallások közötti párbeszédnek. Jézus minden embert megváltani jött. Ha ezt meg-
értjük, egyszerre kitágul a világ: kapcsolatok lehetőségei tárulnak fel, és közelebb kerül a béke. 

Hála legyen Istenünknek! 

Almási Mária, Budapest 
  



2026. február 27., péntek Mt 5,20-26 

 

„Az igazság Szelleme útmutatótok lesz a teljes igazságban” (Jn 16,13) 

A Törvényt beteljesítő Jézus követőinek az igazsága (αλήθεια) felül kell, hogy múlja a törvé-
nyeket kínosan tisztelő írástudók és farizeusok igazságát. 

Elősegítem-e, hogy a Lélek utat mutasson a teljes igazság felé, hogy a valóság bennem lévő, 
tudatbeli képe és a valóság minél jobban fedésbe kerüljön? 

A szokványos értelemben vett igazságosság határait átlépve kezdődik Isten igazságossága, az 
igazságtalan-irgalmasság világa. Gyakorlom-e az igazságérzetemet leküzdeni képes irgalmasság 
tetteit? 

Szoktam-e vizsgálni, hogy a hármas eszmény mely területén vagyok leginkább sáros? 

Cselekedetem végső motivációja az-e, hogy istenképűségre teremtett lényemből egyre jobban 
kifaragjam a már istenképűvé vált énemet? 

Csak az a jótett valódi, amelyik engem is jobbá tesz. 

Nemcsak az öl, aki életet olt ki, hanem az is, aki haragot tart. Az ölni képes harag az ember 
szívéből (törekvésközpontjából) indul ki, és az ölést a harag táplálja. 

A béketeremtés érdekében igyekszem-e minél előbb megbocsátani testvéremnek, illetve 
bocsánatot kérni testvéremtől? 

Testvérem túlérzékenységére hivatkozva nem bagatellizálom-e el a tőlem kiinduló bántásokat, 
áttolva ezzel a béketeremtés felelősségét? 

Meg tudom-e tenni az első lépést akkor is, ha testvérem bántott engem? 

Ha vitába keveredem testvéremmel, mi a fontosabb számomra: az utolsó szó joga, vagy a 
másikat megközelíteni akaró első szó? 

Megbántottként akarom-e, tudom-e bántó testvéremben Jézust megszólítani? 

Bóta Tibor, Budapest 
  



2026. február 28., szombat Mt 5,43-48 

 

Kezdem a végén: Legyetek tökéletesekké, mint ahogy Mennyei Atyátok is tökéletes!   
Ez egy nagyon elgondolkodtató felszólítás. Nem mondom parancsnak. Igaz ugyan, Jézus nem 
adós az ő elképzelésével, hogy mit nevez tökéletesnek, a 44-47. versben nagyon is konkrét 
cselekedetekről beszél. Úgy viselkedni ellenségeinkkel, üldözőinkkel, mint szeretteinkkel visel-
kedünk, nincs „kivéve, ha” felmentés. Fiaivá lenni, Atyánk örökébe másképp belépni nem lehet. 
Nevében cselekedni, hozzá tartozónak vallani magunkat másképp nincs jogunk. 

Elgondolkodásra a következő kérdés kényszerít: Képesnek tartom-e magamat ilyen szeretetre? 
Olyan szeretetre, mint amilyenre Jézus a szegek fájdalma s a további rá váró kínok hatása alatt 
képes volt. Hogy is lennék képes? Biztos, hogy ez meghaladja mind a testi, mind a lelki erőmet. 
Biztos, hogy semmi szépet-jót nem kívánnék annak, aki csak fele vagy tized olyan szenvedést 
okoz, mint amilyen szenvedés őt érte. 

De... Hiszek Jézus ígéretében: „Elküldöm Atyám Lelkét” aki megvigasztal, megerősít, eszünkbe 
juttat mindent, és velünk marad, nem hagy el. Rá lehet számítani minden olyan esetben, amikor 
az én erőmet meghaladja a feladat. Úgy legyen! 

Dombi Zsuzsi, Bánya 
  



2026. március 1., Nagyböjt 2. vasárnapja Mt 17,1-9 

 

Jézus színeváltozása 

Mátét olvasva, kiegészítve a másik két szinoptikus evangélium részleteivel, vázlatszerűen felépíthetjük 
az események folyását, hozzátéve az ebből felismerhető tanításokat. 

Fontos feltételek, mozzanatok 

Jézus maga mellé vette Pétert, Jakabot és Jánost – csak hármat a tizenkettőből. Ott, akkor ők kaptak 
egy lehetőséget. 

Felmentek egy hegyre: kiléptek a hétköznapok szürkeségéből, a hegyre menés gyakorlata figyelmüket 
magukra, befelé, ill. felfelé irányította. 

Imádkoztak közösen (csak Lukács említésében) – megállás, elcsendesedés, a megnyílás lehetősége. 

Megélt élmény, tapasztalás 

Az álom és a valóság határán látják, hallják, tapasztalják az eseményeket. (Lukácsnál a színeváltozás 
történése közben „elaludtak” a tanítványok.) 

Egyszerre élnek át időtlenséget, tökéletességet, katartikus boldogságot és félelmet. 

Építsünk sátrat! – templomot – vágyakozás a végtelent a végességben megjeleníteni, megtartani. 

Felismerés, Isten-élmény, megértés: „Ez az én szeretett Fiam, akiben gyönyörködöm, őt hallgassátok!"  

Visszaébredés: csak Jézust, az embert látják, és az utat lefelé a hegyről. Vissza a valóságként megélt 
életükbe. 

Hallgatás parancsa: az ilyen élményt csak azok értik, akikkel valami nagyon hasonló történik. Jézus 
feltámadásának tapasztalása sok embert tesz majd befogadóvá.  

Aki találkozott ilyennel vagy átélt már „hegy-élményt” – a bizonyosság, az ég és föld összekapcsolásá-
nak, Isten közelségének, jelenlétének élményét, az biztos, hogy átélte a hegyről visszajutás, vissza-
csúszás, a hegy ködbe veszésének fájdalmas tapasztalását is. 

Elcsendesedéssel visszahozva vagy villámszerűen átcikázva még újra és újra visszaköszön, de egyre 
távolibb, egyre múlóbb az Élmény. Fáj a hiánya... néha nagyon... Aztán a fájdalom is múlóban... 

Ami marad, ami táplál, ami reményt ad, ami a bizonyosságunk: voltunk már a Hegyen! ... És lehetünk is 
még... 

Reményik Sándor: Lefelé menet 

1. 
„Elváltozék...” Köntöse, mint a hó. 
Olyan szép, hogy már-már félelmetes – 
Mégis: a hegyen lakni Vele jó. 
Maradni: örök fészket rakni volna jó. 
De nem lehet. Már sápad a csoda, 
Az út megint a völgybe lehalad, 
Jézus a völgyben is Jézus marad, 
De jaj nekünk! 
Akik a völgybe Vele lemegyünk, 
Megszabadított szemű hegy-lakók 
Csak egy-egy csoda-percig lehetünk. 
Elfelejtjük az elsápadt csodát, 
És lenn, a gomolygó völgyi borúban, 
Az emberben, a szürke-szomorúban, 
Nem látjuk többé az Isten fiát. 

Máté 17,2 
2. 

Testvérem, társam, embernek fia, 
Igaz: a hegyen nem maradhatunk, 
Igaz: a völgyben más az alakunk, 
Nekünk lényegünk, hogy szürkék vagyunk. 
Botránkozásul vagyok neked én, 
És botránkozásul vagy te nekem, 
Mégis: legyen nekünk vigasztalás, 
Legyen nekünk elég a kegyelem: 
Hogy láttuk egymás fényes arculatját, 
Hogy láttuk egymást Vele – a Hegyen. 

(1932) 

 

 
Orbán József, Felsőzsolca 



2026. március 2., hétfő Lk 6,36-38 

 

Ez az evangéliumi rész nem túl hosszú, csupán pár vers, de benne van a lényeg. Ha csak ennyi 
maradt volna meg Jézus mondanivalójából, ez is elég lenne. Nem lenne szükség magyarázatra. 

Pár gondolat: 

1. Jézus felszólít: Legyetek irgalmasok! A mércének a Mennyei Atya irgalmának nagyságát 
állítja. Hát legyünk! 

2. Aztán ne ítéljetek semmilyen formában! 

3. A megbocsátás. Ez az, ami megmentené a kapcsolatokat, az egész forrongó világot, s 
létrejönne a béke. 

4. Végül, ami a Bokor ékessége, az adás is feladat. 

A felsoroltak cselekedetei minket is építenek, erősítenek, nemcsak azokat, akik felé irányulnak. 

Lehet edzeni, készülni, hogy jól érezzük magunkat a tökéletesen szerető Jézus mellett. 

Hajrá! 

Tölösi Magdolna, Bánya 
  



2026. március 3., kedd Mt 23,1-12 

 

Kinek akarok tetszeni? 

Folyamatosan az a szándékom, hogy Isten kedvében járjak. Ez a törekvésem változatlan, de 
bizony a kivitelezésbe néha hiba csúszik. 

Tudom azt, hogy alapeszményemnek kell lennie az Istennek tetszés akkor is, ha ezért bántást 
kapok. A hamis és az igaz vallásosság talán itt válik szét, azaz hajlandó vagyok-e minden áron 
Isten kedvében járni, még földi előnyeim feladása árán is? 

A helytelen vallásosság, a farizeusi képmutatás ne legyen kenyerem! A szeretet legyen az erős-
ségem! Magammal szemben legyek szigorú, másokkal szemben megértő! Ne legyek álszent, 
aki másokkal szemben szigorú, magával szemben elnéző! 

Önvizsgáló kérdések 

 Másokat számonkérő, vagy önmagamat nevelő vagyok? 

 Kikre rakok súlyos terheket?  

 Másokon vagy magamon akarok uralkodni? 

 Mennyire vagyok elnéző saját magammal szemben? 

Lepsényi Mária, Budapest 
  



2026. március 4., szerda Mt 20,17-28 

 

Jézus készül elfoglalni az őt meg nem illető helyet a kereszten, miközben fogadja egy anya kéré-
sét, aki a gyermekeit őket meg nem illető helyre szánja a Mennyben. 

Az egyik tudja, hogy olyan világ várja, ahol az uralkodó mindenki szolgálója, a másik olyan trónra 
vágyik, ami mindenki fölé helyezi. 

Jézus készülete példamutató: elárulják, elítélik, kiszolgáltatják, kínozzák és megölik. A világ leg-
nagyobb csúfságáról ítélkezés, indulatok nélkül tudósít, mint egy történetet száraz tényekkel 
bemutató dokumentáció – bizodalmas, vonzó út, de megtenni nehéz. 

Az anya vak ösztönnel, képzelt előnyökért Istent ostromló viselkedése nem vonzó, mégis köny-
nyen azonosulok vele. 

Előttem áll az ember arcú Isten, aki égi perspektívából látja és éli az örök jelent, akinek feltáma-
dása ugyanolyan tény, mint a halálba vezető szenvedése, akit a Szeretet arra küld, hogy önma-
gát egészen odaadva Utunk, Igazságunk és Életünk legyen, hogy felismerjük őt Benne és vissza-
találjunk Hozzá. 

És előttem áll egy anya, aki még a múló pillanatot sem látja, Jézus tanítását még nem érti, 
perspektíváját az önzése határolja, aki talán csak arra gondol, hogy felnevelt fiai nem a kenyér-
kereset, nősülés, családalapítás útját választották, hanem mindezeket hátrahagyva Jézust 
követik, hát akkor áldozatukért kapjanak legalább csodás kárpótlást, égi koronát. 

Jézus az önzetlen odaadó szolgálat – és az anya, mint önző birtokolni, uralkodni vágyás: 
személyre szabott lecke, köszönöm! 

Budai Márta, Székesfehérvár 
  



2026. március 5., csütörtök Lk 16,19-31 

 

Jézus tanulságos történeteiben én mindig a „gazdag embernek” tekintettem magam, akinek 
rengeteg lehetőséget ad az élet, hogy észrevegye mások elesettségét. Gyerekkorom óta, ha 
hallom ezeket a meséket, sohasem a szegény, nélkülöző és segítségre szoruló helyébe képzel-
tem bele magam. Gondolatban azzal azonosultam, akit bizony lépre csal a világ, aki az élet 
nyújtotta örömökben figyelmen kívül hagyja a rászorulót (természetesen nem az „örömök” 
elvetésén van a hangsúly, hanem a „figyelmen kívül hagyáson”). Ez bizony ijesztő, hogy elmu-
lasztok valamit, amit a szemem meg sem lát, de még rosszabb, ha meglát, és úgy mulasztom 
el. Ugyanakkor izgalmas is, mert rajtam múlik, hogy lát-e szemem, hall-e fülem. 

Itt köszönetet mondok a Megváltónak, hogy elénk élte, hogyan is lehetséges „látni és hallani”. 
Ezen igerésznél is, mint másoknál, a fordulat, a vizsgára beadott dolgozatunk eredménye a 
halálunk után mutatkozik meg, mert van ott valami, ami itt nincs. Az az egy biztos, hogy innen 
idővel elmegyünk, és akkor már látjuk, merre is vittük a lángot, amit a születéssel kaptunk. 
Szóval fontos az éberség, ezt megértettük! De értésben a gazdag ember sem járt hátul. Tehát 
kell ide más is, nem csak az „értés”. 

És hogy járt a gazdag ember? Akiket lenézett, magánál kevesebbre tartott, mind messzebbre 
és magasabbra jutottak. Nem lehet jó érzés. Már ő van a kapuban, és szeretne a vigasztaltak 
asztaláról némi morzsával jóllakni. A történetben legalább a testvéreivel jót tenne ugyan, hogy 
azok változtathassanak az életükön, mert már látja, minden igaz, amit a bölcsek bölcsen 
tanítottak. Ők ne jussanak arra a sorsra, amit magának teremtett. Küldjenek a testvéreknek 
vissza a halálból valakit, aki hiteles, akire hallgatnak majd! Jót akar talán, megváltozott? Együtt 
érzek a „gazdaggal”. 

Voltaképpen rajta keresztül okulhatunk mi, akik még ezen az oldalon vagyunk, és a gazdag 
emberek gondtalan, vak életét éljük. Mi, az itt maradottak, mint a gazdag ember testvérei, 
szívesen vennénk a segítséget, hogy figyelmeztes-senek bennünket a veszélyekre? Viszont itt 
jön a történet igazi figyelmeztetése – ami egyben Jézus feltámadásának analógiája is: „Ha 
Mózesre és a prófétákra nem hallgatnak, az sem győzi meg őket, ha valaki feltámad a halottak 
közül!” 

Legyünk hát éberek: az értés fontos, de nem elég! Cselekedjünk is! 

Kérdések: 

 Vannak-e gazdag barátaim, vannak-e szegény barátaim? 

 Észreveszem-e, ha valaki segítségre szorul és a kapumba ül, hogy szinte már átesek rajta? 

 Miért nem veszem észre a segítségre szorulót? 

 Ha tudnám, mi vár rám, változtatnék az életemen? 

 Ha „valaki” feltámadva, a halálból jön hozzám, hogy higgyek, hiszek-e majd neki? 

Köszönöm, hogy ez az igerész került a kapumba, és nem mentem el mellette úgy, hogy észre 
sem vettem. Sok lehetőséget és erőt kívánok mindenkinek azon az úton maradni, ami az Életre 
visz. 

Terenyei Imre, Adony 
  



2026. március 6., péntek Mt 21,33-43.45-46 

 

Az egyházi év nagyböjti időszakában Jézus feltámadásának ünnepére készülünk, amelyet meg-
előz nagypénteki szenvedése és kereszthalála.  

Elgondolkodtató, hogy Jézus mennyire tudatosan készült erre az áldozat-hozatalra. Azon túl, 
hogy neki is szüksége volt ennek vállalására, akkori és mai tanítványait is felkészítette arra, 
hogy a Sátántól megfertőzött világban a Szentháromságos Szeretet sorsa az elutasítás és az 
üldözés lesz, egészen a vértanúságig. Jeruzsálembe tartva háromszor is beszélt apostolainak a 
saját erőszakos haláláról és követői hasonló sorsáról. 

Istennek ez a csak emberi szemmel nézett „esztelen” szeretete minden elképzelést felülmúl. 
Az Atyaisten számos negatív tapasztalat ellenére – hiszen választott népe minden Lélektől 
vezetett prófétáját meggyilkolta – bízott az emberben, hogy leszenek olyanok, akik csatlakoz-
nak Fia Országához. 

Jézus ezzel a példabeszédével megtérésre hívta fel hallgatóit. Gyilkos szándékuk megváltozta-
tásának reményében bízva szembesítette őket a szőlősgazda szeretetével. A benne szereplő 
gazdaemberrel szemben őbenne nyoma sincs a bosszúnak, a büntetésnek. A gonosz szőlőmun-
kásoknak le kellene vonniuk a következtetést: amennyiben nem hallgatnak rá, saját magukat 
ítélik el. Hiszen a Mester a szeretet Istenének képét hiteltelenné tette volna, ha azonosul a 
büntető, bosszúálló szőlősgazda képével. 

A Zsoltárok könyvében említett, először félredobott, majd ezután szegletkővé lett építőanyag 
sorsával kinyilvánította győzelmének reményét. Így figyelmeztette vesztükre leendő gyilkosait, 
valamint majd más népek Őhozzá történő, gyümölcstermő csatlakozására. 

A szeretetnek ma is vállalnia kell ezt a kockázatot. Jézus bátorságával és Lelkének erejével 
győzhetjük le magunkban és kapcsolatainkban a gyilkos indulatokat, és szállhatunk szembe 
minden erőszakkal, békétlenséggel. 

A Szentlélek itt és ma minket küldd prófétai lelkülettel, hogy hirdessük kortársainknak: elveszíti 
Isten Országát az a nép, amely nem vállal gyermeket, lemond keresztény örökségéről, és a 
bosszúra épülő életstílusával „megöli” magában és embertársaiban a jézusi életet. 

Mindezek tudatosításával válaszoljak magamnak: 

Törekszem a gyümölcstermő életre? 

Sikertelenségeim ellenére sem mondok le küldetésemről? 

Minden támadással szemben merek-e bízni a szeretet végső győzelmében? 

Várnai László, Nagykanizsa 
  



2026. március 7., szombat Lk 15,1-3.11-32 

 

A tékozló fiú történetére gyakran egy bűnünkből, gyarlóságunkból való megtérésről és a minket 
visszafogadó Atya feltétlen szeretetéről szóló példabeszédként tekintünk. Azonban a történet 
tükröt tart elénk az apa másik fián keresztül is. Ő az, aki soha nem ment el otthonról, aki első 
ránézésre mindent „jól csinált”: az apja mellett maradt, nem tékozolta el az örökséget, és nem 
okozott botrányt. Mégis úgy érzi, hogy apja az öccse visszatérésének jobban örül, mint az ő 
hűségének, mintha a testvérét valójában jobban szeretné. 

Ebből a szempontból az idősebb fiú haragja és az ünnepléstől való távolmaradása emberileg 
érthetőnek tűnik. Azonban, ha figyelmesen olvassuk az apjával folytatott párbeszédét, az vala-
mi mélyebb igazságra világít rá. Kifejezetten beszédes, ahogyan csalódottságát megfogalmazza: 
„Ennyi esztendeje szolgálok neked.” Ez a mondat nem annyira egy gyermek, inkább egy munkás 
szavai. Egy világ omlik össze benne, látva, hogy tettei ellenére az öccsét ilyen örömmel fogadják 
vissza. 

Az apa szerepe azonban ebben a helyzetben is kivételes. Ő nem hagyja magára a sértett fiát 
sem: ugyanúgy kimegy eléje, mint ahogy az öccse elé futott. Keresi őt, hívja az ünneplők közös-
ségébe. Válasza pedig az idősebb fiú panaszára legalább annyira mély és őszinte: „Fiam, te 
mindig velem vagy, és mindenem a tied.” Ez a mondat rávilágít az idősebb fiú eddigi tévedé-
sére: az apa szeretete az ő irányában is határtalan, és soha nem volt teljesítményhez kötve. 

Kicsit sarkítva: ő ebben a történetben az apja lelki örökségét „tékozolta el”: a kötelességek 
súlya alatt elvesztette a szeretet elsőbbségében való hitet, elfelejtette, milyen csak egyszerűen 
az apja szeretett fiának lenni. 

Az idősebb fiú történetének vége nincs lezárva, ez ránk van bízva. Ott áll az „idősebb fiú-
részünk” a kivilágított ház előtt, halljuk bentről a zenét és az ünneplők nevetését. A döntés a 
miénk: A küszöbön hagyjuk-e sértett igazságérzetünket, teljesítménykényszerünket, és a haza-
talált testvérünket átölelve végre mi magunk is részt veszünk-e az ünnepségben? 

Varga Boglárka, Budapest 
  



2026. március 8., Nagyböjt 3. vasárnapja Jn 4,1-42 

 

„…mert örök életre buzgó víz forrásává lesz benne” 

A Jézus és a samáriai asszony címen ismertté vált bibliai elbeszélést számos exegetikai magya-
rázat, képzőművészeti és filmes feldolgozás veszi körül, s a liturgikus évben is kiemelt időszak-
ban, Nagyböjt harmadik vasárnapjának evangéliumaként találkozunk vele. Az új és új értelme-
zések hosszú sora azt tanúsítja, hogy János elbeszélése mindegyre párbeszédbe lépett 
olvasóival a történelem során; és párbeszédbe lép velünk ma is, akárcsak a történetben meg-
jelenő Jézus a samáriai asszonnyal. 

János számára a dialogikus forma – méghozzá két személy meghitten őszinte és nyílt pár-
beszéde – nem is külsődleges módszer csupán, hanem része annak, amit szerzőként közölni 
kíván olvasójával a teológiai példázatban is. Jézus ugyanis nem prédikációként s nem egy néma 
hallgatóság előtt mondja el itt tanításait (például az új és igazi istenimádásról, a földi vízzel 
(H2O) szembeállított élő vízről, az isteni küldetés egzisztenciális erejéről), hanem a vele beszél-
gető asszony kérdéseire, kételyeire, hitvallására és vallomására adott válaszok és magyarázatok 
formájában. Jézus tanító szavai elválaszthatatlanok az asszony kérdő-hitvalló szavaitól, sőt 
egyenesen abból születnek; s ez azt jelenti, hogy a kinyilatkoztatás beszélgetéssé, de legalábbis 
lelkivezetéssé vált – amit a dialógus zárómondata, Jézus öntanúsítása is kifejez: „Én vagyok az, 
aki veled beszélek.” 

A jézusi tanítások az asszony személyes életéből fakadnak és személyesen neki szólnak, de 
egyszersmind benne is szólalnak meg, személyesen. Gyors lelki-hitbeli irányváltásai (metanoia) 
tanúsítják ezt: előbb az „élő víz” kérése, majd ahogy korsóját (a földi víz merítéséhez szükséges 
eszközt) is hátrahagyva megy vissza a városba, hirdetni Krisztussal való találkozása örömét 
(„Jöjjetek, lássátok azt az embert, aki megmondott nekem mindent, amit tettem: Vajon nem 
ez-e a Krisztus?”). Szinte úgy, mintha máris munkálna benne a megígért élő víz, „az örök életre 
buzgó víz forrása”. 

S itt fontos visszalépnünk a textusban szereplő „élő víz” metaforához. Amikor a samáriai 
asszony kétségbe vonja, hogy Jézus képes lenne jobb vizet adni, mint ami a Jákob (megszentelt) 
kútjából nyerhető, s amely úgymond élő víz lenne, Jézus így érvel: „Aki ebből a vízből iszik, 
ismét megszomjazik, de aki abból a vízből iszik, amelyet én adok neki, soha többé meg nem 
szomjazik, mert örök életre buzgó víz forrásává lesz benne”. Ezt a vizet Jézus tehát nem önma-
gára vonatkoztatja (szemben azzal, ahogy másutt például a kenyér, a világosság, az út, az élet 
fogalmaival teszi), hanem az emberre, aki azt tőle ajándékul kaphatja. Jézus csak ajándékozza 
ezt a vizet, de az embertől függ, hogy lelkébe akarja/tudja-e fogadni azt, hogy aztán ott, mint 
egy forrás, az örök élet, azaz Isten felé törjön (amit a buzog szó is tartalmaz jelentései között). 

Evangéliumi textusunk dialogikus formájánál azt láttuk, hogy a tanítások közvetítésében Jézus 
számára nagyon fontos az ember mint beszélgetőtárs; az élő víz metaforájának Jánosnál 
olvasható értelmezése ehhez hasonlóan arra utal, hogy Isten tervének megvalósulásához is 
nélkülözhetetlen az ember közreműködése. 

Berta Erzsébet, Debrecen 
  



2026. március 9., hétfő Lk 4,24-30 

 

Jézust Galileában mindenütt csodálattal fogadták, s ez alól Názáret sem volt kivétel. A konflik-
tus kibontakozását Lukács vázlatosan írja le az idézett sorok előtt, de láthatóan itt Jézus élesít 
ki egy eredetileg rejtett ellentétet, ami után a közösség csodálata ott helyben halálos gyűlöletté 
változik, igazolván, hogy ez az ellentét igenis létezett, csak rejtett volt, s hogy ezt Jézus nem 
létrehozta, csak rátapintott. A történetből nyilvánvaló, hogy Jézus ezt pontosan előre látta. Ez 
a minta Jézus fellépése során többször megismétlődik, és végül beteljesedik. 

Jézusnak valami fontosabb volt, mint a jó viszony, ami a felszínen látszik. A történet megmutat-
ja, hogy ez valóban csak a felszín volt, ami mögül egy egészen más valóság emelkedett föl. 
Jézus, aki „azért jött, hogy tanúságot tegyen az igazságról”, megláttatta, hogy mi a felszín, és 
mi a valóság. Mert a felszín látszata alatt a tényleges viszonyok zavartalanul érvényesülhetnek, 
de „az igazság szabaddá tesz” azok kényszerítő erejétől. 

Mi volt az a tényleges viszonyulás a felszín alatt, amelyre Jézus itt rámutatott és amit egyben 
el is utasított? Jézus irányában itt az a megfogalmazatlan, magától értetődő elvárás nyilvánul 
meg, hogy ’amije van, az hozzánk tartozik, azzal nekünk tartozik’. Példáin keresztül Jézus azt az 
elvárást utasítja vissza, hogy a küldetésével a közösségnek tartozna, földijei pedig Jézus maga-
tartásának ezt a szabadságát utasítják el végletesen. De ennek a magatartásnak a lényege lát-
hatatlan előttük, ahogyan Jézus a szemük számára is láthatatlanná válik, mert küldetésének az 
elején „még nem jött el az ő órája”, hanem csak annak az előképe. 

A birodalom, a vallás, a nép, a lakóhely, a rokonság, a szűkebb család többnyire nem tudatos, 
de nagyon is valóságos fizikai-lelki-szellemi örökségei, és az ezeket hordozó, elvárt viszonyai, 
szerepei alkotják a közösség önazonosságát, lét-alapját. Minél szorosabb a közösségi kötelék, 
annál közvetlenebb ez az elvárás, és annál kevésbé viseli a ’kivételt’ ez alól. Ez természetes 
magatartása egy közösségnek, ahogyan ez az embervilág, sőt az élővilág sokféle példájából is 
látható. Jézus itt nem a közösség több-kevesebb hibáját ítéli el, hanem ’a közösségnek nem 
adja meg azt, ami az Istené’. 

A magatartásnak ezt a szabadságát nem lehet intézményesíteni, ezért nem lehet elvárni sem. 
Ez a szabadság előbb-utóbb megütközést kelt, noha amiből kiindul és amit munkál, az „nem 
evilágból való”. Ez a ’nem-evilág’ láthatatlan és érthetetlen ugyan a szokásos viszonyok számára, 
pedig nagyon is valóságos, olyannyira, hogy a következményeit nem lehet megkerülni. 

Neumann Attila, Somogyszentpál 
  



2026. március 10., kedd Mt 18,21-35 

 

Hányszor kell megbocsátanom embertársamnak? „Nem mondom, hogy hétszer, hanem het-
venhétszer”, mondja nekünk Jézus ebben az evangéliumi részben. 

Jézus a gondolkodásunkat akarja átalakítani. Példabeszédet mond a megbocsátani nem tudó 
szolgáról, aki nem kegyelmez a neki tartozónak, jóllehet neki elengedték a még nagyobb adós-
ságot. Amikor megbántanak bennünket, természetes, hogy sérelmet érzünk, megbántottnak 
érezzük magunkat. Jézus arra hív, hogy ne a sérelem legyen a szívemben. 

A példabeszédben az adós szolga elképzelhetetlen nagyságú tartozást kap elengedve. Olyan 
adósságot, amit soha nem tudna visszafizetni. Ez mi magunk vagyunk. Az életünkkel, a mulasz-
tásainkkal, az elszalasztott szeretettel. A megbocsátás végső soron nem a másik emberről szól, 
hanem a szabadságunkról. Amíg a haragot őrizzük, addig a múlt uralkodik rajtunk. A harag 
megkötöz, a megbocsátás viszont felszabadít. 

A „hetvenhétszer” tehát emlékeztet arra, hogy a megbocsátás nem egyszeri dolog, hanem napi 
visszatérés Isten irgalmához. Le kell tennem eléje a sebeimet, hogy Isten eljuttasson a kegye-
lem állapotába, és meg tudjak bocsátani, tovább tudjak lépni. Bízzuk újra életünket Istenre! 
Készek vagyunk rá? 

Dénes Zoli és Zsuzsa, Budapest 
  



2026. március 11., szerda Mt 5,17-19 

 

Törvénytökéletesítés 

A zsidó gondolkodásban a törvény nem korlátot, gátat jelentett, hanem az életet tápláló, fenn-
tartó rendet. Ez a látásmód tükröződik vissza a teremtéstörténetben, ahol nem az anyag létre-
jötte a fontos, hanem sokkal inkább a kozmosz rendjének megalkotása. Máté a Törvény „ponto-
sításaként”, „betöltéseként” állítja be Isten Országának hirdetését. Ez annyiban igaz, hogy az 
Isten és emberszeretetre vonatkozó főparancsot már tartalmazta az ószövetségi Törvény. Jézus 
azonban gondtalanul átlépte, például a szombattal, a rituális tisztasággal, a válással stb. kap-
csolatos törvényeket annak érdekében, hogy Isten akaratát jobban teljesíthesse. Kritikusan 
újraértelmezte még a Tízparancsolatot is. A Názáreti zsinagógában kihagyta Izaiás szövegéből 
az Isten bosszújáról szóló részt. Ellenfelei megalapozottan juthattak arra a gondolatra, hogy 
Jézus hatályon kívül akarja helyezni, meg akarja szüntetni a mózesi törvényt. 

Jézus visszautasítja azt a vádat, hogy le akarná rombolni a mózesi törvényt, mondván, ő csak 
„teljessé akarja tenni”. Pusztán nyelvtanilag vagy formailag nagyon nehéz lenne meghatározni, 
mit értett ezen, de magatartásából azt látjuk, hogy sokfélét: a helyzetnek megfelelően olykor 
a törvény érvényre juttatását, máskor kritikáját, helyesbítését, felülmúlását vagy radikalizá-
lását. Célja az volt, hogy az „emberi hagyományokkal” szemben ismét érvényre juttassa Isten 
eredeti szándékát-akaratát. Ezt elképesztő rugalmassággal tette. 

Jézus szavaiból kicseng, hogy nem elegendő a törvények betű szerinti megtartása, hanem 
annak szellemét is nézni kell, azaz azt a célt, amit Isten akart elérni a törvényekkel. Az Evangé-
lium nem törvénykódex, hanem fény, és annak az életnek az ereje, amely maga Jézus Krisztus. 

Az életvitelünknek tudatos Istenre figyelés mentén kell mozognia. Az életszentségünkben 
fejlődve már nem követelményként éljük meg azt, hanem természetes életállapotként. Így az 
Ő parancsainak megtartása már szeretetből fakad, és tovább tökéletesedik Jézus példája 
nyomán. 

Szerető Atyám! Nem kevesebbet szeretnék, mint „betölteni a törvényt” én is. A saját, Istenbe 
kapaszkodó, személyes, nekem szóló, élethosszig tartó törvénye-met. Tudom, ez boldogságom 
útja. Segíts, hogy ne csak ajkammal tiszteljelek, hanem a szívem legyen közel hozzád! Ámen. 

Rihmer Karcsi, Budapest 
  



2026. március 12., csütörtök Lk 11,14-23 

 

A Belzebub-vád 

Ebben az igerészben valami kettősség van, a jó és a gonosz küzdelmében megjelenítve. Az 
egyik oldal képviselője Belzebub (a Sátánt szolgáló angyalok szintjén lévő, gonosz szellemi 
lény). A másik oldalt Isten ujja, a Szentlélek testesíti meg. Elolvasva ezt a részt, azon töpreng-
tem el, hogy az én életemben bizony gyakran megvan ez a kettősség. 

Hol a gonosz, hol a jó kerekedik felül. Amikor a „pokol bugyraiban” járok, mindig az ad erőt 
nekem, hogy van kiút, mert van HITEM. Ez a HIT csak átmenetileg gyengülhet meg, mert Isten 
ujja ilyen helyzetekben is el tud érni, de erre minden esetben nyitottnak kell lennem. 

Ez történt akkor is, amikor három és fél éve még az alkohol rabságába voltam bezárva, a tal-
pamtól a fejem Belzebubjáig. Elért engem Isten ujja, mégpedig a Katolikus Alkoholistamentő 
Szolgálat által közvetítve. Én csak engedtem, hogy hozzám érjen és megszabadítson, ami meg 
is történt, a családtagjaim nagy örömére. 

Kérem, segíts abban, Istenem, hogy amit szétszórok az életem során, abból azután minél többet 
össze is tudjak gyűjteni. 

Topál Péter, Budapest 
  



2026. március 13., péntek Mk 12,28b-34 

 

Egy írástudó kérdezi Jézustól: „Mester, melyik az első a parancsok közül?” Miután Jézus megadta 
a korrekt választ, az írástudó megdicséri Jézust: „Valóban jól mondtad…” Végül kijelenti: „Istent és 
embertársakat szeretni TÖBBET ÉR MINDEN ÉGŐ- ÉS VÉRES ÁLDOZATNÁL.” 

Miért izgathatta ez a kérdés ezt az írástudót? Miért örült Jézus válaszának? Miért dicsérte meg őt? 

Az írástudó valószínűleg jól ismerte az Úr előírásait az áldozatbemutatásra vonatkozóan. A Tízpa-
rancsolat kihirdetése után, „A szövetség könyve” című fejezet 2. bekezdésében maga az Úr mondja 
Mózesnak: „Földből építs nekem oltárt, azon mutasd be az égő áldozatot és a közösségi áldozatot, 
amelyeket juhaidból és szarvasmarháidból hozol” (Kiv 20,24)! 

Az Úr írja elő, mi legyen az áldozat. A napi égőáldozat két darab egyesztendős bárány. Az egyiket 
reggel, a másikat este kell feláldozni. Hozzá kell még tenni egy kis liszttel kevert olajat, valamint 
valamennyi bort is. „Mint állandó égőáldozatot kell azt nemzedékről nemzedékre bemutatni az 
Úrnak a bizonyság sátrának bejáratánál” (Kiv 29,38-42). 

Egy másik áldozatot is kér az Úr, ez az illatáldozat. Erre a célra külön oltárt kell építeni a megadott 
paraméterekkel. Reggel és este égessenek el rajta jóillatú fűszereket (tömjént). „Legyen ez állandó 
illatáldozatotok nemzedékről nemzedékre” (Kiv 30,1-10)! 

Ám az írástudó valószínűleg jól ismerte a későbbi iratok tartalmát is. A Zsoltárokban ilyen monda-
tokkal találkozhatott: „Te nem kívánsz véres vagy ételáldozatot, nem követelsz égő- és engesztelő 
áldozatot” (Zsolt 40,7). „Mert nem az áldozatban gyönyörködöl, és hiába hozok égőáldozatot, az 
nincsen tetszésedre. A töredelmes lélek az Istennek tetsző áldozat, a megtört és alázatos szívet, ó 
Isten, meg nem veted” (Zsolt 50,18-19). 

Több próféta is szól az Úr elégedetlenségéről: „Jóllaktam már kosokból készült égőáldozataitokkal 
és a hizlalt borjak hájával. A bikák és bakok vérében nem lelem kedvemet. Ne hozzatok nekem többé 
értéktelen ételáldozatot, mert a füstjük utálattal tölt el. Akármennyit imádkoztok is, nem hallgatok 
oda, mert a kezetek csupa vér. Tanuljatok meg jót tenni: keressétek az igazságot, segítsétek az 
elnyomottakat, szolgáltassatok igazságot az árvának, s védelmezzétek az özvegyet” (Iz 1,11-17)! 
„Nem az áldozat kell nekem, hanem a szeretet, nem az égőáldozat, hanem az Isten ismerete”  
(Oz 6,6). 

Az írástudó bizonytalansága teljesen érthető. Hiszen ismeri a próféták üzenetét, ugyanakkor látja, 
hogy az áldozatbemutatás továbbra is a régi előírások szerint zajlik. Ezért örül annak, hogy Jézus 
válasza abban erősíti meg, amit Ozeás mond: a szeretet a legfontosabb. Jézus okosnak mondja őt, 
és megnyugtatja: „Nem jársz messze Isten országától.” 

Bennem is van bizonytalanság. Már az Ószövetségben kiderült, hogy Istennek nem tetszik a véres 
áldozat. Ennek ellenére Pál apostol úgy állítja be Jézus halálát, mint az Atya által kívánt áldozatot. 
„Krisztust adta oda az Isten véres engesztelő áldozatul a hit által, hogy kimutassa igazságosságát” 
(Róm 3,25). János apostol is hasonlóképpen fogalmaz: „Jézus engesztelő áldozat bűneinkért” (1Ján 
2,2 és 1Ján 4,10). 

Az Ószövetségben azt láttam, hogy először maga Isten szabta meg az áldozatbemutatás mikéntjét, 
később azonban azt üzeni, hogy ugyanez nem tetszik neki. A két állítás között persze eltelt néhány 



évszázad. Azt gondolom, nem Isten változott meg, hanem csak az üzenet igazodott az ember fej-
lettségi állapotához. Egy biztos: veszélyes dolog kiragadni egy-egy mondatot az egész üzenetből. 
Törekednem kell a teljes üzenet megismerésére. Vajon fejlődött-e az ember az utóbbi 2000 év alatt 
annyit, hogy képes legyen befogadni egy még pontosabb üzenetet arról, hogy valójában hogyan 
kell értenünk Jézus életművét. 

Az Éneklő Egyház című ének- és imakönyvben ezt írják a szentmiséről: „Krisztus engedelmességből 
magára vette az egész világ bűneit, és úgy áldozta fel magát a keresztfán, elégtételt adva az első 
Ádám vétkéért, az egész emberiség bűneiért” (440. old.). „A szentmise egyszerre dicsőítő, hálaadó, 
engesztelő és elégtételt nyújtó áldozat” (441. old.). Ez még erősen emlékeztet Pál apostol felfo-
gására. De ugyanott ezt is írják: „Krisztus az Egyházra bízta halálának és feltámadásának emléke-
zetét, az irgalom szentségét, az egység jelét, a szeretet kötelékét mint húsvéti lakomát, amelyben 
Krisztust fogadjuk szívünkbe, lelkünk megtelik kegyelemmel, és megkapjuk a jövendő dicsőség 
zálogát” (II. Vatikáni Zsinat Liturgikus Konstitúciója, 47) (441. old.). (Megjegyzés: az Éneklő Egyház 
kb. 20 évvel a Zsinat után készült.) 

Szuly László, Dunaalmás 
 



2026. március 14., szombat Lk 18,9-14 

 

„Két ember fölment a templomba imádkozni, az egyik farizeus volt, a másik vámos” 

A mai evangélium értelmezésekor induljunk ki az általános igazságokból: Tanuljunk mindenki-
től, akinek pozitív tulajdonságai (is) vannak és ismeri az ÍRÁST. Ha valaki igazán ismer minket, 
akkor az az Isten, Neki aztán fölösleges a dicsekvésünk. 

Farizeus: Hálát adok Neked… Ezt tegyük! – Ne tegyük: ha ismerni vélünk valakit, akkor se ítéljük 
őt el a vélt vagy valós tetteiért, hanem barátkozzunk vele, és ezt követően finoman kérdezzünk 
(„aki magát felmagasztalja, megaláztatik, aki magát megalázza, fölmagasztalják). Ez a farizeus 
tulajdonképpen nem vette föl a kapcsolatot Istennel. 

Vámos: ő felvette a kapcsolatot Istennel. Ezt tegyük: „Légy irgalmas hozzám, bűnöshöz!'' 
Kérjünk segítséget a mulasztásaink feltárására és a pótlására. 

Az ember jó, de rosszra hajlik. Amíg ember van a Földön, ez a kettő valahogyan egyszerre lesz 
jellemző ránk. De nem mindegy, hogy miképpen is áll össze bennünk ez a kettő, mit gondolunk 
mi magunkról, hogyan nézzük egymást. 

Amikor elkezdjük magunkat igazolni, akkor tulajdonképpen nem vagyunk Isten közelében. 
Mert abban a pillanatban, ahogy beléptünk Isten irgalmának a világába, már nem érezzük a 
késztetést önmagunk igazolására, a körülmények részletes fölsorolására, hogy mit miért csinál-
tunk, és főleg hogy ki hogyan nem volt rendes és jó. Nem érezzük ezt a késztetést. Ezért ennek 
a farizeusnak a gyöngéje, hogy miközben ő maga ott áll a templomban és imádkozik, tulajdon-
képpen nem vette föl a kapcsolatot Istennel. Ebből a szempontból ennek a vámos embernek 
az erőssége, minden nyilvánvaló gyengeségével együtt, hogy felvette a kapcsolatot Istennel. 

Hogyha az ember igaz, az egyszerre jelenti azt, hogy Isten teremtett bennünket jónak, egyszerre 
jelenti azt, hogy törekszünk erre a jóra, egyszerre jelenti azt, hogy minden, ami nem jó bennünk, 
azt merjük föltárni és megmutatni. Éppen ezért engedjük, hogy Isten fénye és melegsége gyó-
gyítson bennünket. 

Oda kellene állnunk Istenhez, hogy az Ő jelenléte átöleljen, és akkor ez a kapcsolat megmelen-
get bennünket. Ebben a megmelengetésben egyszer csak átéljük azt, hogy sosem vagyunk 
egyedül. Nemcsak azért, mert Isten velünk van, hanem azért sem, mert összetartozunk egy-
mással. 

De nagy dolog, hogy képesek lehetünk erre! Hogy nem kell az életünket folytonos önigazolás-
ban és önmentegetésben elfecsérelni. Hogy nem kell egymás árnyékában élnünk, hogy kiáll-
hatunk, és ismerhetjük azt a világosságot, azt a melegséget, amellyel Isten átjár bennünket, és 
egyszer csak kihúzhatjuk magunkat. 

Kaszap István, Pécel 
  



2026. március 15., Nagyböjt 4.vasárnapja Jn 9,1-41 

 

A vakon született meggyógyítása 

Csodálatos példája a gyógyításnak–gyógyulásnak ez az igeszakasz. Két gondolatra tudnám bon-
tani ezt a bibliai üzenetet. 

Az egyik: „Ki vétkezett? Ő vagy a szülei?” 

Az akkori gondolkodásban az ősök bűnét istencsapásnak hitték. De valójában az ember szabad-
sága és a test mulandósága vezethet betegségekhez. A világ a szeretet szabadságára lett 
teremtve. „Isten-Szeretet”. De a szabadsággal élni és visszaélni is lehet. Amikor nem a szeretet 
irányítja a cselekedeteinket, akkor megbillenhet az egyensúly, ebből születhet a bűn, annak 
talaján a betegségek egy része is. Gondolok itt a szenvedélybetegségekre. Bár nem mindig maga 
az ember vagy a körülmények hibája okozza a betegségeket, hanem a mulandó test kopása. 
Ilyenkor Isten felnyitja a szemünket az élet értékére, a szeretet fontosságára. (Az igében emlí-
tett sár és a Siloe vize eszköz, a Szentségek bevezetése.) 

A másik gondolat: „Hiszel-e az Emberfiában?” A hit – látás! 

A hit szükséges a gyógyuláshoz. Hit nélkül, látás nélkül zűrzavar az életünk. Összetörjük magun-
kat, mint a botladozó vak ember, ha nem kap segítséget. 

A hit – a látás képessé tesz bennünket az emberileg lehetetlen dolgokra is. Folyamatos figyel-
met igényel. Ez a folyamatos figyelem hiányzik a farizeusokból. Megszokásból hisznek. A meg-
gyógyult embert kidobják, pedig Isten alkalmat ad nekik is arra, hogy felismerjék Jézusban az 
Isten Fiát. 

Szokásainkba vigyünk élő hitet, szeretetet! 

Lássuk meg Isten csodáit a természetben, a fűben-fában, az esőtől duzzadó magokban, a nap-
sütésben és minden élőlényben! 

Lássuk meg Isten arcát a másik Emberben! 

Életem során megtapasztaltam, hogy az orvos nem a betegséget, hanem a teljes embert gyó-
gyítja. 

A vak látni akar. Amikor lát – hinni szeretne. Amikor hisz – továbbadja örömét. Teste-lelke meg-
gyógyul.  

Kis-Homolya Erzsébet, Tokaj 
  



2026. március 16., hétfő Jn 4,43-54 

 

Volt Kafarnaumban egy királyi tisztviselő, akinek a fia beteg volt. „Uram, gyere el, amíg meg 
nem hal a gyermekem!” Jézus azt mondta: „Menj, a fiad él!” Hitt az ember a szónak, amit Jézus 
mondott neki, és elment. 

A királyi tisztviselő jómódú ember volt. A fia betegsége szembesítette azzal, hogy ez nem menti 
meg a fiát a haláltól. Ahhoz megy, akiben teljes a bizalma. Megtapasztalja, hogy Jézus gyógyí-
totta meg a fiát. Nemcsak az ő hite erősödött, hanem az egész házanépe is hitt. 

Beleszülettem egy vallásos családba 1951-ben, Pécelen. Halász Bandi bácsit abban az évben  
– még születésem előtt – helyezték Pécelre. 30 éves koromig ő terelgetett Isten útján. Meg-
ismerkedtem a leendő férjemmel, aki nem volt vallásos. A családjában és környezetében azt 
tapasztalta, hogy elég, ha a nők járnak templomba. Sokat beszélgettünk a hitről. Kiben, miben 
hiszek. Ezek számomra kemény idők voltak, mert avval kellett szembesülnöm, hogy a hitről 
beszélni nehéz dolog. Nem akartam erőszakosan megtéríteni, de bizonyítani akartam, hogy én 
a jobbik részt választottam. Sokat imádkoztam, készültem a beszélgetésekre. Megismertem a 
gondolkodását, és jó embernek véltem. Összeházasodtunk, és 3 év elteltével megtért. 

A mai napig is sokat gondolkodom azon, hogy a vallásos családba születés előnyt jelent-e a 
hitre jutásban, vagy inkább hátrányt. 

Amikor összeházasodtunk, én már közösségbe jártam. Nekem természetes volt, hogy őt is elvi-
szem, és bemutatom a barátaimnak. Ő is barátokra lelt. Bandi bácsi és a közösség nagyon sokat 
segített. Kettecskén nem biztos, hogy eljutottunk volna erre az útra. 

Istenem! A történet engem arra tanít, hogy a hitem erősödhet. A hitem ajándék, arra való, 
hogy továbbadjam. Uram, erősítsd a hitemet, hogy tudjak róla beszélni, és a környezetem is 
követőddé váljon. 

Benéné Farkas Éva, Budapest 
  



2026. március 17., kedd Jn 5,1-16 

 

Fekszem a tó partján és várom, hogy felkavarodjon a víz. 

Amikor felkavarodik, vagy későn ismerem fel, hogy ez az a felkavarodás, amikor az Úr angyala 
megjelenik, vagy kiderül, hogy mindegy is, mert nem tudok megmozdulni, soha nem érek oda. 

Ebben élek 38 éve szinte minden nap. Beteg vagyok, amikor kijövök a sodromból, amikor 
másokat leírok, kirekesztek, lenézek, amikor az igazságot arra használom, hogy másokat el-
nyomhassak, vagy csak arra, hogy az akaratomat érvényesíteni tudjam. Amikor megsértődöm, 
kiabálok, vagy simán csak végtelen örömtelenségben és tehetetlenségben érzem magam. Ez 
történik, amikor politizálok, és ismeretlen emberekre ellenségeimként tekintek, amikor mora-
lizálok, és azt gondolom, hogy valami vagy valaki erkölcstelen. 

Utólag ilyenkor látom magamat a legbetegebbnek és a legmagányosabbnak is. A lehetőségem 
meglenne a gyógyulásra. Arra, hogy mindent másképp csináljak: hogy elfogadjam, hogy nem 
kontrollálható minden, hogy lehetőséget lássak má-sokban, ne pedig ellenséget, hogy gazda-
gabb legyen bennem a ráhagyatkozás. 

De nehéz betegen „odaérni”. Ráadásul pont akkor, amikor felkavarodik a víz. 

Ekkor váratlanul odalép hozzám egy ismeretlen, és megkérdezi, hogy meg akarok-e gyógyulni. 
Nem vasárnap, hanem mondjuk szombaton. Nem akkor, amikor az egyház előírja, hanem 
amikor meglátjuk egymást. 

Válaszolni alig tudok, de felkelek, az ágyamat összecsomagolom, és abban reménykedem, 
hogy egyszer én is őszintén elmondhatom, hogy ha „Isten mindmáig munkálkodik, akkor én is 
munkálkodom”. 

Köllőd Márton, Budapest 
  



2026. március 18., szerda Jn 5,17-30 
 

A zsidóknál – ahogy minden népnél – van egy vörös vonal. Ha egy ember önmagát Istennek 
mondja vagy az Istenhez közvetlenül tartozó dolgokat (például a templomot) megkérdőjelezi, 
az méltó halálra, azt meg kell ölni. Mert az ember nem lehet Isten, és Isten nem lehet ember. 

De volt itt egy csapda is, amit a zsidók önmaguknak állítottak. A zsidó jogrend teokratikus volt, 
azaz Isten volt a törvényhozó, aki Mózesnek diktálta le a törvényeket, amelyek megszabták az 
ország rendjét, az emberek egymás és Isten közötti viszonyát. Isten adta törvényt Mózes közre-
működésével. 

Ha Isten adta a törvényt, csak ő tudja megváltoztatni. Másnak nincs ehhez joga. Ezért van az, 
hogy Jézus és a zsidó szellemi-vallási elit konfliktusa többnyire a törvény körül zajlik. Vajon 
miért? Mert Jézus rájött arra, hogy a zsidó nép által megkérdőjelezhetetlen törvény végül 
elpusztítja a zsidó nemzetet. Ha nem változik meg a törvény, a zsidóságnak vége. 

Ezért sír Jeruzsálemet látva, hogy nemsokára kő kövön nem marad itt. Jézus pontosan tudta, 
hogy a Római Birodalom számára előbb-utóbb eljön leszámolás ideje, mert az ő jogrendjük és 
birodalomépítésük, jogfelfogásuk ellentétes a zsidók törvényeivel. A zsidó népnek el kell 
magyarázni, hogy ha a Messiás, a Megváltó – akinek a zsidók gondolták – kiűzi rómaiakat, a 
háború elkerülhetetlen-né teszi a nemzet pusztulását. 

De lehet-e egy évezredes hiedelmen, valláson, törvényen változtatni? Rövid időn belül alap-
vetően nincs erre lehetőség. Márpedig az idő „betelt”, a gépezetek, ha lassan is, de beindultak. 
A fegyveres felkelések menetrendszerűen ismétlődtek, a szikáriusok gyilkoltak, a nép készen 
állt a harcra. A felépült templom – ahol Isten lakik – és a zsidó nemzet gazdagodása, a közvetítő 
nagykereskedelem és a birodalmi pénzügyek irányítása megfelelő öntudatot és anyagi/szellemi 
erőt halmozott fel. 

Egyvalaki tudja megváltoztatni a törvényt: maga az Isten. Jézus ebben az evangéliumi részben 
pontosan azt vállalja – szinte kérkedik vele –, hogy ő Isten. Hogy az Atya és a Fiú egy, hogy amit 
ő mond, azt az Atya mondja. A több sze-rénységnek már nincs itt az ideje. Be kell teljesíteni a 
törvényt, meg kell változ-tatni, újra kell értelmezni, új hangsúlyokat kell keresni, mert így a 
csapda rázárul a zsidó népre. És az ítélet jogát is magáénak tartja. Mi ez, ha nem segélykiáltás: 
Vegyetek már komolyan! Hát nem látjátok, hogy baj van, vagy lesz! Vegyétek észre, hogy Isten 
vagyok! Isten vagyok! Új törvény hozok – a szelídség, az adás és a szolgálat törvényét. És ez a 
törvény az esély a békére, az életre, a jövőre. 

Hát nehéz volt a mezítlábas profétában Istent látni. Hol vannak a légióid? – kérdezik tőle. Mivel 
nincsenek és nem is lehetnek, egy kétségbeesett kijelentést még tehet Jézus: Én vagyok a 
Messiás! Én vagyok a Megváltó! Én vagyok, aki elveszi a világ bűneit! Vállalom az Isten szerepet 
– értetek. 

Hogy ez az Atya terve volt, vagy Jézus jött rá, hogy neki kell Istennek lennie – hagyjuk meg a 
teológusok spekulációjának. Tudjuk, mi történt. Jött a hat légió, és mind Jézus, mind a zsidóság 
álmai szertefoszlottak, és kő kövön nem maradt. És eljött a szétszórattatás ideje. Jézusnak igaza 
volt: meg kellett volna változtatni a törvényt. 

És mi hogy vagyunk mindezzel? Hisszük-e, gondoljuk-e és cselekedjük-e, hogy Jézus törvénye a 
mi életünket is megmenti, megváltoztatja, élhetővé és boldoggá teszi? Végül is minden ezen 
fordul. és ez a törvény nem más, mint amit Jézus 2000 éve mond, és ez visszhangzik az emberi 
lelkiismeretben és a prófétáink szavában: „Szeretni kell, ennyi az egész!” – pont úgy, ahogy ez 
a bugyuta sláger mondja. Nekem Téged, Neked engem és így táguló körökben minden egyes 
embert. 

Garay András, Dunakeszi 



2026. március 19., csütörtök Mt 1,16.18-21.24a 

 

Út – egység – hűség 

Évek óta rabul ejt ezen három szó mély lüktetése. Miért szeretem nagyon? Értelmezhető profán 
módon, például a közlekedésben, és nagyon ül a szakrális térben is. 

Még néhány szót ejtenék nagy elődeink hármas lüktetésű gondolatairól: adás – szolgálat – erő-
szakmentesség. Ide kívánkozik áldott emlékű Éva néni üzenete is a fiatalság számára: Mi az élet 
titka? Imádság – munka – szolgálat. 

A mai szentírási sorokra szűkítve a kört: 

Út: A gyermekáldás gyönyörű, kegyelmes és áldott útja az ember életének. A természet rendje 
szerint folytatjuk Isten teremtésre való felszólítását. 

Egység: A férfi és a nő egységéből születik a gyermek. Gyümölcs!! 

Hűség: Itt látjuk József fejlődését. Hűséges volt a törvényhez, csendben akarta elbocsájtani 
Máriát, botránymentesen. Itt jön a fordulat: az égi felszólításra kénytelen szintet lépni. Hűséges 
lesz az egyetlen, az állandó Örökkévalóhoz. Munkatárs lesz az Úr születésében. Ekkor egy 
nagyobb hűségben vizsgázott jól. 

Emmánuel, mint tudjuk, azt jelenti: Velünk az Isten. DE csak akkor van velünk, ha mi is vele 
vagyunk. Ne szomorítsuk el, tényleg legyünk vele! Akinek nem inge, ne vegye magára! 

Kiss Jozsó, Budapest 
  



2026. március 20., péntek Jn 7,1-2.10.25-30 

 

Jézus mivel ingerelte föl a zsidókat annyira, hogy halálra keresik? Jót tesz, mégis üldözik, és 
bujkálnia kell. A farizeusok nem tudják elviselni, hogy rajongói Messiásnak tartják, és azt sem, 
hogy tanításai során arra hivatkozik, ő Istentől van, és nem magától jött, hanem Isten küldte, 
akit jól ismer. Számonkérőiről azt mondja, ők viszont nem ismerik az Igaz Istent. Ez skandalum, 
emiatt el akarják kapni, és bíróság elé állítani. 

Jézus stratégiai nyugalommal kivárja azt az időt és lehetőséget, amikor a megfelelő helyen 
taníthatja a zsidókat is, és beteljesítheti küldetését. E nélkül, ez előtt nem szabad, hogy elhall-
gattassák. Nem kapkodja el, 4 hónapot vár, mindennek megvan a maga helye és ideje, nem 
hagyja, hogy rokonai sürgessék. Óvatos, figyel arra, nehogy idő előtt lekapcsolják, elhallgattas-
sák vagy elárulják. Nem magát félti, hisz akkor végleg elbujdosott volna, és kész, hanem arra 
vár, hogy a megfelelő helyen és időben eljuttathassa az Atya üzenetét, az Örömhírt. 

A Sátoros Ünnep ígérkezik erre leginkább alkalmasnak. Jeruzsálembe érve aztán bátran kiáll, 
és tanít. 

Néhányan csodálkoznak is: Hát nem őt keresik halálra? Tán mégis ő a Messiás, azért hagyják 
beszélni? – merül fel a kérdés sokakban. 

Megfelel nekik, miért van itt. Válasza vádlói szemében káromlás. Mégis egyfajta meglepetés-
ként hat mindenkire a megjelenése, mert nem a zarándokokkal együtt érkezik. Vannak, akik 
titkon örülnek, mások végleg eldöntik, itt valamit tenni kell. Az ellene tenni akarókat is valami 
lenyűgözi, bénítja. Jézusnak kisugárzása van. Túl sokan lelkesednek érte, még nem csiszolták ki 
a tervet, hogyan veszítsék el, és kivárásával Jézus elaltatta éberségüket, úgy intézte, hogy idő-
nap előtt ne következhessen be a halála, hanem pontosan beteljesedhessen minden a jöven-
dölések szerint. 

Nekünk is feladatunk az Örömhír továbbadása, minél több emberhez való eljuttatása. 
Mennyire vagyunk ebben céltudatosak, hatékonyak, összeszedettek, mennyire halljuk meg 
Küldőnk üzenetét, vagy csak Hübele Balázs módjára próbálunk tenni valamit? 

Nagybán Edit és Ferenc, Budapest 

 
  



2026. március 21., szombat Jn 7,40-53 

 

Jézusnak ez az ígérete gyakran feledésbe merül: élő vízforrások fakadnak fel a benne hívők 
szívéből. Ahhoz, hogy egy forrás felszínre törjön, először jó sokáig vizet kell gyűjtenie a Föld 
mélyében. Aztán pedig hol csendesen, hol kirobbanóan, de mindenképpen ellentmondást 
nem tűrően kibukkan a mélyből, és megkezdi útját az óceán felé. 

Úgy tűnik, hogy nagyjából kétfajta Istenre találást figyelhetünk meg napjainkban. 

Vannak, akik beleszületnek valamilyen hagyományos vallási közegbe, élik az életüket, olvassák 
a Bibliát, tanulnak Istenről, próbálják a mindennapjaikat Isten törvényei szerint élni. Beszélnek 
is róla, de talán csak kötelességből, és valahogy hiányzik az íz a mondanivalójukból. Aztán egy-
szer csak találkoznak az élő Istennel, megtapasztalják falakat bontó szeretetét, s attól kezdve 
úgy tudnak tanúságot tenni a hitükről, hogy annak valóban foganatja van. 

Vannak, akik szinte semmilyen tudással nem rendelkeznek Isten világáról, de egy egyéni meg-
világosodás pillanatában vagy egy közösségi dicsőítésen elönti őket a felismerés, hogy Isten 
létezik, szereti őket, betölti erővel és örömmel. Beszélnek is rögtön arról, hogy Isten csodálatos, 
és néha kicsit erőszakosan próbálnak rávenni mindenkit, hogy csatlakozzon ehhez az életúthoz. 
Eleinte néha zavarosan beszélnek a tanításról, inkább az érzelmi megérintettség dominál, de 
ahol igazán komoly az Isten-követés szándéka, ott előbb-utóbb tisztul a látás, az ismeretek és 
a tapasztalatok összhangba kerülnek. Csakúgy, mint amikor kutat ásunk: előbb zavaros, sáros 
minden, aztán amikor elhordjuk a törmeléket, a felesleges gyökereket, leveleket, megcsillan a 
tiszta víz a kút alján. 

Vajon melyik út a jobb, az egyszerűbb, a hatásosabb? Nem tudni, s ez többnyire nem is a mi 
választásunk. Ami viszont mindkettőre igaz, hogy fejlődni lehet az úton! Több Isten-ismeret, 
több Isten-tapasztalat! S aztán – reményeink szerint – életpéldánkat látva, szavainkat hallgatva, 
közösségeink szolgálatát láva, az Úr napról napra növeli az üdvösségre rendeltek számát 
(ApCsel 2,47 nyomán). 

A tömeg vitatkozik Jézus kilétéről. Az egyszerű emberek szíve azt mondja: Ő az, akit vártunk! 
Az okosak, a farizeusok nem hisznek, s gúnyolják a népet, hiszen mindent ők tudnak jól. (Értel-
miségi gőg?) A hatalmasok magabiztos hangja sokszor elnyomja a lelkiismeret halk ösztönzé-
seit. Légy résen! Nikodémus oldja a kialakult feszültséget, ügyes elterelő kérdéssel. Bárcsak mi 
is megtalálnánk mindig azokat a szavakat, amelyek kivattázzák a súrlódásokat! 

Pécs, Gyurgyóka közösség 
  



2026. március 22., Nagyböjt 5. vasárnapja Jn 11,1-45 

 

„Menjünk mi is, haljunk meg vele együtt!” 

Jézus, amikor meghallotta, hogy Lázár beteg, két napig még helyben maradt, és csak utána 
mondta: „Menjünk ismét Júdeába!” „Mester – felelték a tanítványai –, most akartak meg-
kövezni a zsidók, és te ismét odamégy?” 

Valljuk be, Jézusnak az egyik ismertetőjegye, hogy érthetetlen. Vagy legalábbis nehezen ért-
hető. Nehezen érthető, amit mond, és nehezen érthető, amit cselekszik. Nem mindig, de gyak-
ran. Miért tétlenkedik még két napig, ahelyett, hogy rögtön elindulna Lázárt meggyógyítani? 
Miért kockáztatja az életét azzal, hogy Júdeába megy, amikor a napokban ott akarták meg-
kövezni? 

A tanítványok csak kapkodják a fejüket, nem találnak magyarázatokat. Esetleg az is felmerül 
bennük, hogy a mesterük nem normális? Háát! Ha a normálison azt értjük, hogy szabályszerű, 
átlagos, megfelel a társadalmi elvárásoknak, mentes a rendellenességektől, akkor Jézus ezeket 
a kereteket messze túllépi. Életének hosszú, első szakaszában, amikor ácsként dolgozott, nem 
feszegette a kereteket, élte az átlagos mesterember életét. Alig tudunk valamit erről az időszak-
ról. Amikor viszont elkezdett tanítani, sorra mondott és tett olyanokat, ami teljesen szokatlan 
volt, nem felelt meg a kor szokásainak, vallási előírásainak. Rendkívüli hatással volt a tanítvá-
nyokra, és annyira megszerették, megbíztak benne, hogy Tamás kimondja: „Menjünk mi is, 
haljunk meg vele együtt!” 

Az elkötelezett ember egyik alapelve: „Olyasmiért érdemes élni, amiért akár meghalni is érde-
mes.” Előtted van olyan érték, életcél, amiért akár meghalni is érdemes? Nagy szavak ezek, 
nagy gondolatok, amelyeket a rejtekben kell megbeszélni a Jóistennel. 

Tamás eldöntötte magában, hogy Jézusért és az ő tanításáért akár meghalni is érdemes. Ő 
annyira bízik Jézusban, hogy akár a halálba is hajlandó követni. Számára Jézus volt a biztos 
pont. Te kiben, kikben bízol? Megtaláltad már a biztos pontokat az életedben? 

Tamás is emberből volt, ezért hullámzott a lelkesedése, elszántsága. A Getszemáni-kertben ő 
is elmenekült, mint a többi tanítvány, viszont a későbbi évek folyamán vállalta a vértanúhalált. 

A szentek életében ritka a nyílegyenes életút, inkább a hullámzás a gyakori. Lehet, ma nem 
tudom kimondani: „Menjünk mi is, haljunk meg vele együtt!”, de ha jól ápolom a kapcsolato-
mat a Názáretivel, előbb-utóbb megszületik bennem az elhatározás, hogy vállalom az elhaló és 
termést hozó búzaszem sorsát. 

Balogh Laci, Debrecen 
  



2026. március 23., hétfő Jn 8,12-20 

 

„Én vagyok a világ világossága. Aki engem követ, nem jár sötétben, hanem övé lesz az élet 
világossága.” 

Jánosnak nagyon fontos volt ez a jézusi mondat. Evangéliuma kezdő, misztikus bevezetőjében 
is ezt a szimbólumot használja: Jézus „az igazi világosság”: „Benne élet volt, és az élet volt az 
emberek világossága.” 

A világosság, a fény nagyon fontos minden élő számára, fizikai és pszichés értelemben is. Az 
ősi kultúrák istenként tisztelték a Napot. Ádventi énekünkben is Isten jelképeként szólongat-
juk, hogy törje át az éj sötétjét. Jézus születése szinte egybeesik a téli napfordulóval, amitől 
kezdve a fény növekszik és szűnik a sötétség. A Világ Világossága bennünk is lakozik, hiszen a 
Szentlélek temploma vagyunk, és minden önzetlen gondolattal közelebb kerülünk Hozzá. 

Az én életemet mennyire világítja meg Jézus? Világossága átragyog-e rajtam? 

A farizeusok nem tudnak elszakadni a törvénytől és annak szőrszálhasogató értelmezésétől, 
nem képesek a Világ Világosságát felismerni, sötétségben maradnak. Ők a saját törvényértel-
mezésükhöz és az abban megtestesülő istenképükhöz, a hadak urához ragaszkodnak. Jézus 
Keresztelő János kérdésére is a tetteire hivatkozik, ezeket mint a Messiás bizonyítékait az írá-
sokat ismerő farizeusoknak is fel kellett volna ismerniük. És ők is olvashatták, hogy „szeretetet 
akarok, nem áldozatot, és Isten ismeretét” (Oz 6,6). Az ószövetségi büntető istenképtől nagyon 
nehéz lehetett elszakadni, és Jézusban felismerni, hogy ő „az igazi világosság, amely minden 
embert megvilágosít” (Jn 1,9). Hiszen Jézus az utolsó vacsorán Fülöpnek is azt válaszolja, mint 
most a farizeusoknak: „Ha engem ismernétek, Atyámat is ismernétek.” 

Bennem milyen kép él Istenről? A tékozló fiú atyját, vagy az uralkodó és ítélő Istent ismerem? 

Pécs, Gyurgyóka közösség 
  



2026. március 24., kedd Jn 8,21-30 

 

A hitetlenség büntetése 

Jézus mondja az Atyáról: „Aki küldött engem, velem van. Nem hagyott magamra, mert én min-
denkor azt teszem, ami neki kedves.” Az Atyának az a kedves, hogy nem tért le a számára kije-
lölt Útról. Nem hagyta magát letéríteni, félrevezetni, pedig volt erre kísértés több formában is. 
Péter jó szándéktól hajtva le akarja beszélni a rá váró szenvedésekről (Mt 16,22). Aggódó anyja 
és rokonai erővel magukkal akarták vinni, hogy eltántorítsák prófétai működésétől (Mk 3,21). 
A farizeusok fenyegető fellépése ellenére a szombati gyógyítás mellett érvelt (Mt 12,9; Jn 
5,1.16) Nem hagyta el Isten Ügyét, ezért az Atya sem hagyta el őt. Kölcsönös megfelelésről van 
szó, egymásra hagyatkozásról, tökéletes összhangról. 

Ha egy vallásos tárgyú párbeszéd nem a magasságos Isten szeretetéből indul ki, akkor – itt 
alant – előbb-utóbb elszabadulnak a mélyből jövő indulatok, és fizikai erőszakhoz vezetnek. 
Jézus a Fentről küldött, ő az, aki képes összekötő lenni ég és föld között, ő az a lajtorja, amin 
felkapaszkodhatunk a Teremtőhöz, s aki egyben itt van a szívünkben is. Akik elutasítják őt, a 
hitetlenség vétkében bűnösök. Róluk mondja Jézus: „Meghaltok bűneitekben, ha nem hiszitek, 
hogy én vagyok”, ti. a Megváltó (Jn 8,24). 

Aki tévúton jár, objektíve vétkezik, tudatlansága ellenére is. Ha meg a vétsége tudatos, akkor a 
lelki halál állapotába kerül. Jézus azért jött, hogy a tudatlanul tévútón járókat visszavezesse a 
helyes útra. Jézus Megváltó abban az értelemben is, hogy átállítja az életünk „váltóját”, és a 
vakvágányról a helyes vágányra tereli „vonatunkat”. 

Jézus többször is mondja, hogy az Atya beszél és cselekszik általa (Jn 5,36; 12,49; 14,10).   
Nekünk is adott esetben engednünk kell, hogy Jézus beszéljen és cselekedjen általunk, a Lélek 
közreműködésével. 

A Diabolosz, a Sátán (a széthúzó), hang és kép különléte – azt hajtogatja, hogy: „Ragadd meg 
„Az”-t, és add nekem!, s békén hagylak egy időre!” (Személytől-tárgyig: „én”–„Az” függőség.) 

A Messiás, a Megváltó (az Egyeséget Alkotó), Hang és Kép egyezése – azt sugallja, hogy: 
„Ragadj meg engem, és adj tovább!”, s tied lesz az Örök Boldogság. (Személytől-személyig: 
„Én”–„TE” szent viszony.) 

Ez legyen létem mozgatórugója, az életem Istennek tetsző módja! 

Rohonczi Gábor, Budapest 
  



2026. március 25., szerda Lk 1,26-28 

 

Küldöttje által Isten megszólította Máriát. A küldött üdvözlő szavait írja le ez az evangéliumi 
rész, egy nagyon fontos beszélgetés bevezetéseként. A 28. szakasz görög szövegének szó szerinti 
fordítása: És bemenve hozzá mondta: „Örvendj, kegyelembe fogadott, az Úr veled.”  
 (https://letoltes.pecsiegyhazmegye.hu/LD/A-ev/LDA-Magyarok-Nagyasszonya.pdf) 

Az angyal tehát örvendezésre szólítja fel Máriát, s egyből közli ennek okát is: Isten vele van! 
Istent mi is befogadhatjuk, jelenlétét életünkben felismerhetjük, bár ez nem mindig magától 
értetődő – mint az ismeretlen szerző írja: 

Erőt kértem az úrtól – 
s ő nehézségeket adott, 
melyeken megedződtem. 
Bölcsességért imádkoztam – 
és problémákat adott, 
melyeken megedződtem. 
Előmenetelt óhajtottam – 
gondolkodó agyat és testi erőt kaptam, 
hogy dolgozzam. 
Bátorságot kértem – 
és Isten veszélyeket adott, 
melyeket legyőztem. 
Szeretetre vágytam – 
és kaptam az Úrtól bajbajutott embereket, 
hogy segítsek rajtuk. 
Kegyes jóindulat helyett 
alkalmat kaptam a jóra. 
Semmit nem kaptam, amit kértem, 
és mindent megkaptam, amire szükségem volt. 
Meghallgatta imádságomat! 

Minek örvendezek? 
Mit kérek Istentől? 
Mit ajánlok fel neki? 
Hogyan üdvözlök másokat? 
Szól hozzám is Isten? 

Tóth Anikó, Budapest 
  

https://letoltes.pecsiegyhazmegye.hu/LD/A-ev/LDA-Magyarok-Nagyasszonya.pdf


2026. március 26., csütörtök Jn 8,51-59 

 

Rövid, kissé kaotikusnak tűnő „párbeszéd” zajlik ebben a részben. Szokatlan, hogy Jézus olya-
nokkal vitatkozik, akiktől nem várható, hogy megértsék vagy egyáltalán meghallják az érvelé-
sét. Ő mégis nekigyürkőzik. Ha egy csepp esély sincs, akkor is ütköztetni kell, akkor is hangoz-
tatni kell a megélt meggyőződést? Mitől hiteles valaki, és hogy érhet el változást, ha esetenként 
még Jézus sem tud? 

Jézus korában sokaknak ugyanolyan nehéz „elhinni” Jézust, mint kétezer évvel később. 

Mintha két nyelven beszélnének, ő és az izraeli férfiak. Ugyanazon a nyelven, ugyanazzal a szó-
készlettel, de teljesen más malomban őrölnek. 

Jó lenne azt gondolni, hogy Jézus nyelvén beszélek. Azt és úgy értem, úgy fordítom le az éle-
temre a példázatait, a tanításait úgy ültetem át, hogy közben nem alakítok ki merev keretrend-
szert, amiből nem tudok kilátni, nem tudok megújulni, világos fejjel, ítélet és előítéletmente-
sen reflektálni másokra, tanulni, fejlődni halálig. 

A hitük kereteihez ragaszkodó „Ábrahám fiai” nagyobbat nem ismernek el, mint Ábrahám 
atyát; lehet a Fiú a szemük előtt, annál nagyobb a méltatlankodó felháborodás. Egyszerűen 
nem állnak szóba az életükben megtörténő csodával, a velük szóba álló Istenfiával. 

Jézus esélyt ad (többet; ez csak az egyik). Itt különösképpen, nemcsak szóba áll velük, hanem 
egyenesen győzködi őket, sőt olyan „ébresztő” mondatokat vág a fejükhöz, mint „Atyám, ... 
akiről azt mondjátok ugyan, hogy Istenetek, de nem ismeritek”. 

Minden életkorban jöhetnek új tapasztalatok, az élet minden pillanatán átüthet a felismerés: 
mit kíván Ő tőlem ott, abban a pillanatban. Ismerni, felismerni akarom az életemben. De olyan 
jó a rutin, ami a fiatalos lelkesedést felváltja. Olyan biztonságos. Ugyanaz a meder, nem téved-
hetek. Csak hát közben lehet, hogy kiszáradt, vagy búvópatak lett a folyóból. Újra meg újra 
keresni a forrást, frissességével feltöltődni, átmosódni, életkortól függetlenül – sajátom-e ez a 
nyitottság? 

„Aki megtartja tanításomat, nem ízleli meg a halált örökre.” 

Bognár Éva, Csömör 
  



2026. március 27., péntek Jn 10,31-42 

 

Jézus a Jordán folyónál kezdte el nyilvános működését, és most visszatér ugyanarra a helyre, 
ahonnan elindult. Sokan elfogadták a tanítását, mert látták a tetteit is, és emlékeztek Keresz-
telő János tanúságtételére – és ez a kettő összhangban volt egymással. Mások viszont isten-
káromlással vádolták, és teljes mértékben elutasították. 

Én melyik táborba tartozom? Elutasítom? Vagy esetleg válogatok: amit nehezemre esik meg-
tenni, azt elengedem a fülem mellett? 

Vagy követem (igyekszem követni) mindenben, mert tudom, hogy az Ő igazsága az egyetlen 
igazság, és csak ezt az utat járva juthatok el Hozzá. Teljesen függetlenül attól, hogy más hisz-e 
az Ő igazságában, és hogy más milyen úton jár. 

Bakonyi Mária, Pécel 
  



2026. március 28., szombat Jn 11,45-57 

 

Jézus leghűségesebb nőtanítványai közé tartozott Mária Magdolna, aki a bűnbánattartása és a 
kapott bűnbocsánat után Jézus nyomába szegődött. Női társaival együtt nemcsak az apostolok 
kiszolgálója volt vándorútjuk során, hanem a férfi tanítványoknál is jobban értették Jézus taní-
tását. 

Milyen a kapcsolatom közösségem tagjaival?   
Mennyire vagyok segítőkész?   
Mennyire él bennem az elfogadás készsége? 

Jézus azért ment a Jordánon túlra, mert már a megkövezésig feszült volt a légkör körülötte. 
Lázár feltámasztása után a jelenlévő zsidók közül sokan hittek benne. Voltak azonban, akik fon-
tosabbnak tartották, hogy jelentsék ezt a farizeusoknak, illetve a Főtanácsnak. A nép vezetői-
nek tanácskozása hatására elhatározták, hogy Jézust meg kell ölni. „Jobb nektek, ha egy ember 
hal meg a népért, és nem az egész nép pusztul el” (Jn 11,50). Azt a Jézust szándékozták meg-
ölni, aki jósága és szeretete mellett csodáival is igazolta istenségét. 

A hűség próbája a bajban való viselkedésem. Találkoztam-e már azzal, hogy a szeretet cseleke-
dete egyeseket Istenhez közelít, míg másokat Istentől eltávolít? 

Istenem, segíts, hogy a Hozzád tartozás hűsége erősítsen az úton járásomban a nehézségek 
idején is. 

Mlecsenkov Angel, Szigetszentmiklós 
  



2026. március 29., Virágvasárnap Mt 26,14–27,66 

 

Jézus imaküzdelme 

A Biblia legmegrendítőbb részei ezek a sorok. Valahányszor olvasom, mindig Haydn Jézus utolsó 
hét szava a kereszten című oratóriumát hallgatom. 

Rácsodálkozom, hogy Jézus szolgálatának kezdetén és végén is ott van a Sátán kísértése. A Get-
szemáni-kertben azt akarja, hogy Jézus ne szenvedje el azt az ítéletet, amit az Atya rajta akar 
végrehajtani azért, hogy nekünk, akik elkövettük a bűnöket, ne kelljen kiinnunk azt a poharat. 
S megmutatja azt is, hogy csak az imádság segíthet az Atya akaratának elfogadásában. Mert 
csak ez az eszköz az, ami nincs meg a Sátán eszköztárában. Jézus emberi szívének – ha szabad 
ilyet mondanunk – titkaiba nyújt bepillantást ez az imaharc. De megerősödve kerül ki belőle. 
Már nem érdeklik az alvó tanítványok, a magány, csak az Atya akarata szerint akar cselekedni. 
Ettől fogva már ott ragyog benne és rajta keresztül Isten mindenható ereje. 

A továbbiakban már alig szól. Körülötte, mellette minden mozgásban van, mint egy felgyorsult 
filmben peregnek az események. Jézus nem reagál az emberi gonoszságra, tudja, hogy minden 
Isten üdvterve szerint történik. 

Mi még elgondolkodhatunk Péteren, vajon hogyan lehet, hogy az, aki Jézus közelében élt, átélte 
csodáit, hallgatta tanításait, mégis megtagadja. 

Barabás történetének mélyebb megértése felé Karinthy Frigyes hasonló című novellája visz 
közelebb. 

Számomra a kereszthalál legmegrendítőbb pillanata Jézus kérdése: „Én Istenem, én Istenem, 
miért hagytál el engem?” El sem tudjuk képzelni, hogy ez mit jelent, mert nem szenvedjük el 
Isten ítéletét bűntelenül. Nem hagy magunkra bennünket az Úr, még a legnehezebb óráinkban 
sem.  

A Jézus halálát követő apokaliptikus látomás egy pillanatra felvázolja előttünk, mi történt volna 
Jézus kereszthalála nélkül, s hálával tudunk leborulni a kereszt előtt. 

„Áll a Jézus szent keresztje 
elmúlás és rom felett, 
Krisztusban beteljesedve 
látom üdvösségemet.” 

Bódor Katalin, Miskolc 

 

(A szerkesztőség megjegyzése: Református testvérünk elmélkedésének istenképe eltér a miénktől, viszont 
alkalmat ad a sajátunk átgondolására; köszönjük a gondolatait.) 

  

https://szepi.hu/irodalom/kedvenc/kt_030.html


2026. március 30., hétfő Jn 12,1-11 

 

Felelősségünk van abban, mit mondunk, mennyire színezzük ki az egyes történeteket, ezzel 
lehetőséget adva téves elképzelésekre. 

Mire alapozom ezt az állítást? 

A betániai vacsora leírása szerepel Máténál, Márknál, valamint Jánosnál. 
A szinoptikusoknál az esemény a leprás Simon házában történt, Jánosnál Lázár házában. 
A szinoptikusoknál egy asszony drága cédrusolajat öntött Jézus fejére, Jánosnál Mária tette 
ugyanezt Jézus lábával, majd hajával törölte meg. Ez bennem akaratlanul is elindított erotikus 
gondolatokat, és azon tépelődtem, vajon ez nem botránkoztatta-e meg az akkori zsidó embere-
ket? 
Az alabástrom edény olajának „elpocsékolása” miatt Máténál némelyek, Márknál néhányan a 
tanítványok közül, Jánosnál Júdás botránkozott meg, és ő Jánosnál rögtön tolvajjá is „előlép”. 

Súlyos minősítés ez egy emberről, aki valóban elkövette az árulást, de az indítékai a mai napig 
sem egyértelműek. Lehetett az akár jó szándékból is. 

A szinoptikusok is, János is egyvalamiben biztos. Egy asszony belső, intuitív meggyőződésből 
olyat tesz, ami észérvekkel nem magyarázható. 

Felmerül bennem a kérdés: Vajon én, mi merünk-e néha intuitív módon, az észérvek ellenére 
is a szívünkre hallgatva cselekedni? 

Merjük-e kockáztatni a világ, vagy akár testvéreink kritikai megjegyzéseit, csak azért, mert a 
szívünk azt diktálja? 

Egyáltalán: Merünk mi a szívünkre hallgatni? 

Ugyanezt a kérdést megfordítva is érdemes feltenni: Jézus példája nyomán, kivételes élethely-
zetben el tudok fogadni kényeztetés számba menő kedvességet? Tudom-e értékelni? 

A Lélek eljövetelére várva azt kérem a Mennyei Atyától, hogy értelmünk után nyissa meg a 
szívünket is, hogy érzékelni tudjuk a belső rezdüléseket, és adjon elég bátorságot, nyitottságot, 
hogy merjünk ezeknek megfelelően cselekedni, hiszen „Jól csak a szívével lát az ember”, 
ahogyan a róka is mondta a Kis hercegnek. 

Bandula Mária, Szigetszentmiklós 
  



2026. március 31., kedd Jn 13,21-33.36-38 

 

Ebben az evangéliumi részben közli Jézus, hogy a tanítványai közül egy elárulja, egy megtagadja 
őt! 

Közvetlen előzménye ennek a lábmosás bensőséges szertartása, a korábbi előzmény pedig az 
együtt töltött három év, Jézus tanítása, példabeszédei, gyógyításai, csodatettei… és mégis! 
Júdás nem tudta (vagy nem akarta?) befogadni, magáévá tenni az adás-szolgálat-erőszakmen-
tesség „aprópénzeit”, talán jobban szerette a pénzt, a hatalmat, a harcot, mintsem megváltoz-
zon, megtérjen. … És Péter: lángoló, lobbanékony természetű, aki tudja és kimondja: „Te vagy 
a Messiás!”; szorult helyzetében pedig nem vállalja Jézust, letagadja, hogy ismeri. 

A tanítványok, amikor Jézushoz csatlakoztak, bizonyára tele voltak reménységgel, a lehetősé-
gek szinte végtelen tárházával ahhoz, hogy változást hozzanak, hogy szebbé tegyék a világot! 

Hová jutottak? Mi történt bennük? 

Jézus ismerte/ismeri övéit! Ismerte személyiségüket, tudta szándékukat. Együtt élt velük három 
éven át, és tanította őket, elmondott, átadott minden lényeges információt a boldogságról, a 
szeretetről, Isten Országáról! … És ők döntöttek: Júdás az árulással a hatalom mellett, Péter a 
kishitűségével, a félelmével önmaga védelmében a tagadás mellett! 

S most gondoljunk magunkra: Hová-meddig jutottunk X év alatt a tanítás befogadásával, 
életünk jézusivá alakításával? Bennünk és velünk él a Szeretet? Vagy eláruljuk, megtagadjuk, 
akár apró, semmiségnek tűnő cselekedeteinkkel, hibás döntéseinkkel? Vagy az életodaadást, a 
Szeretetet választjuk? 

Szekeresné Ági, Pécel 
  



2026. április 1., szerda Mt 26,14-25 

 

Júdás, az áruló 

Vajon mi vitte rá Júdást, hogy elárulja Mesterét? Pénzre volt szüksége? Vagy nem kapott elég 
figyelmet az apostolok között? Hírnévre vágyott? Sikerült neki. Örökre beírta nevét a történe-
lembe, az egyik legocsmányabb bűn elkövetésével, elárulta azt, akitől csak jót kapott. 

Az utolsó vacsora 

Az apostolok lelkesen készülnek a húsvéti vacsorára. Kikérik Jézus véleményét, mindenben a 
kedvében szeretnének járni. Ha tudták volna, hogy ez a vacsora lesz az utolsó… 

Jézus, az áldozat 

Az asztalhoz telepedve egyszer csak megszólal Jézus: „Valamelyikőtök elárul engem.” Vajon 
miért mondta? Arra gondolt, hogy ezzel eltérítheti az árulót a cselekedetétől, még mielőtt 
megtenné, és szégyenében elmenekül? Vagy a benne lévő feszültség a rá váró szenvedés miatt 
mondatta ki vele? Az apostolok pánikba esnek, de vajon miért? Eddig egyáltalán nem gondolt 
egyikőjük sem árulásra. Júdás van olyan szemtelen, hogy ő is rákérdez: „Csak nem én vagyok?” 
„Te mondtad”, hagyta helyben Jézus. 

Segíts, Uram, hogy soha ne legyünk árulók! Lelkesen és teljes odaadással építsük Országodat! 
Jócselekedeteinkkel szerezzünk magunknak hírnevet! Arról ismerjenek meg minket, hogy 
mindig lehet számítani ránk! 

Istenem tegyél csodát, 
Újuljon meg a világ, 
A gonosz húzza össze magát, 
Töltsön be mindent a RAGYOGÁS! 

Apáti Zsuzsanna, Pécel, Seeker közösség 
  



2026. április 2., Nagycsütörtök Kiv 12,1-8.11-14; 1Kor 11; Jn 13,1-15 

 

Kiv 12,1-8.11-14  Mózes és Áron rendelkezése a kultikus vacsora megtartására: akik megtart-
ják, azok lesznek annak a közösségnek tagjai, akik kivándorolnak Egyiptomból. Mindezt önma-
gukért, a jobb életért teszik. Akik ezt nem vállalják, azokra bosszú vár. – Ünnepnap ez, mert „az 
Úr megveri Egyiptomot”! 

Érdekes ellentétes tükörképe ez Jézus kultikus vacsorájának: annak részvevői az Ügyért, a 
másokért élésért lesznek közösség, és ezért kemény élet, üldözés vár rájuk, nem jobb élet. – 
Ünnepnap lesz ez, hogy emlékezzünk Mesterünkre – ahogyan ő kérte –, a jézusi közösség 
alapítójára. 

1Kor 11  Mindezt felidézi Pál is mint az Úrtól kapott hagyományt: „Vegyétek és egyétek, ez az 
én testem. Ez a kehely az újszövetség kelyhe az én véremben. Valahányszor isztok belőle, tegyé-
tek ezt az én emlékezetemre!” 

Akkor és ott nem lehettünk, de itt és most ugyanúgy odatehetjük szándékunkat, és ugyanúgy 
a jézusi közösség része lehetünk – egy kenyérré leszünk, amelynek a kovásza ugyanaz a Jézus 
Krisztus! 

Jn 13,1-15 Ezen a kultikus közösségalapító vacsorán a lejegyzett sok-sok fontos és mély üzenet 
mellett Jézus nagyon lényeges dologban mutat egyértelmű példát: aki hozzá, a közösségéhez 
tartozik, bármilyen szerepe, hivatása, tehetsége, élethelyzete van, feladata ugyanaz, ti. szolgál-
ni, segíteni a másik embert. Nincs alantas segítés, szolgálat. 

Senki sem nagyobb Ember a másikánál. Lehet nagyobb tehetségű, gazdagabb, földi hatalom-
mal felruházott stb. Ezek nem kategóriák Isten Országában, ott egyformán egymásnak rendelt 
társak vagyunk. Ne firtassuk most, hányszor és hányan voltak fényévekre ettől, mégoly nagyra 
becsült keresztényként is a történelemben. 

Csak magunkba nézzünk: Nem élvezünk, várunk el kiváltságokat? 
Szolgáló szeretettel éljük mindennapjainkat? 

A Jézushoz tartozásnak e szerint ez alapfeltétele… 

György Zoltán, Ajkarendek, Ö2 közösség 
  



2026. április 3., Nagypéntek Jn 18,1-19,42 

 

A mai az év legszomorúbb napja: keresztút; oltárfosztott csonka mise – Werner Alajos jellem-
dallamú szenvedéstörténete – kereszthódolat – szent sír; Bach János-passiója. Szent János 
evangéliuma jelentősen különbözik az „együttlátóktól” (a szünoptikosz-októl). 

Lélektani csomópontok a Passióból 

[18,10–11; 26:] Malkus megsebzése. Az emberi erőszak szörnyű módon tolul elénk nap mint 
nap. Jézus nem akarja az erőszakos önvédelmet sem, hiszen Isten világában csakis szeretet-
adás-szolgálat-szelídség – s a kehelykiivás járja. Később Malkus rokona ismeri föl Pétert s „kény-
szeríti” Jézus-tagadásra. (Keressétek az Isten Országát! 61b.) 

[13-14; 19-23:] Annás elé. Nyílt sisakkal ←→ arculverés. A hatalmi gépezet részben titokban 
működik (rejtett, magát erősnek vélő főhatalom), s nem éppen kesztyűs kézzel bánik a „gyanú-
sított” Jézussal, hogy megtörje. Pedig ő tisztességes eljárást vár, párbeszédet kísérel meg. De a 
hatalom nem átallja megütni az Isten Fiát. – „Nyíltan beszéltem…” (Egó parrészia lelaléka…) – 
„Titokban nem mondtam semmit.” („Kai en krüptó elalésza úden.”) – „Miért ütsz?” („ti me 
dereisz?”) 

[24; 14:] Kaifás elé. Ide, a „hivatalos” eljárásra már megkötözve hurcolják Jézust. A főpap az, 
aki szinte megjövendöli Jézusnak barátaiért való életáldozatát. – „Jobb, ha egy ember hal meg 
a népért.” („hoti szümpherei hena anthrópon apothanein hüper tú laú.”) 

[33-38:] Beszélgetés Pilátussal. Szinte emberközeli párbeszéd folyik a közhatalom vezetője és 
Jézus között. Egyáltalán lehetséges ez? De a vallási vezetők Barabást választják.  – „Hogy tanú-
ságot tegyek az igazságról.” („hina martürészó té alétheia”) – „Mi az igazság?” („Ti esztin 
alétheia?”) 

[19,4–7; 12-15; 21-27:] Megmentés-kísérlet ←→ megalkuvás-folyamat. Pilátus továbbra is 
igyekszik kimenteni Jézust a halál torkából. A hatalmi nyomásgyakorlás jegyében a zsidó 
vezetők emlékeztetik Pilátust a megtisztelő cím lehetséges elvesztésére, így megtörik, s oda 
süllyed, hogy hősiessége az I.N.R.I. felirathoz való ragaszkodásban merül ki. – „Íme, az ember!” 
(„Idú ho anthróposz!”); – „nem vagy a császár barátja.” („úk ei philosz tú Kaiszarosz.”) – „Amit 
írtam, azt megírtam!” („Ho gegrapha, gegrapha!”) 

[30:] – „Elvégeztetett.” („Tetelasztai.”) Jézus életét adja barátaiért, teológiai kifejezéssel: betel-
jesedik a megváltás. Arimateai József és Nikodémus sürgősen el is temetik. 

Kérdések: 

1. Hogyan tudom képviselni, gyakorolni az erőszakmentességet, korunk egyik létfontosságú 
„hiánycikkét”, egyénileg és közösségileg? 

2. Istenhez kapcsolódó, jézusi méltósággal állok-e ki a Szeretet(-Ország)ért, vagy megelégszem 
a zsebbe fityisszel? 

3. Kitartok-e cselekvően Jézus igazsága mellett, vagy kétkedve-ingadozva élek? 

4. Isten barátja akarok-e lenni, vagy a kétes császár-barátságra hagyatkozom? 

5. Jézus példájára, saját életkörülményeimben vállalom-e a nehézség(ek)et, az életáldozatot? 

„Mëghalt, mëghalt az ártatlan bárány, / Vértől ázott szent kërëszt oltárán.”  
(Joó Andrásné, Përëg, 1932. Volly István gyűjtése: 53.) 

Mészáros András, Bicske 

https://hu.wikipedia.org/wiki/Werner_Alajos
https://www.youtube.com/watch?v=BOOcnxb0Wds


2026. április 4., Nagyszombat Mt 28,1-10 

 

A női lét fontos és jellemző mozzanataira világít rá ez az evangéliumi szakasz. A belső, ősi indítta-
tásokra, motivációkra figyelés, és az annak megfelelő, helyes és nem hivalkodó cselekvés for-
máinak megtalálása évezredeken át hozzátartozott a női identitáshoz. Ennek az identitásnak 
fókuszba helyezése manapság különösen is időszerű. 

A szenvedéstörténet feljegyezte Veronika kendőjének sok értelmű jelentéssel bíró és a női 
megélt belső valóságnak cselekvésbe forduló, tényleges és szimbolikus voltát. Veronika a mély, 
sokakat megérintő együttérzésen túl megtalálta a legegyszerűbb, az adott helyzetben egyedül 
lehetséges módot Jézus szenvedésének enyhítésre. 

Jézus sírba tétele után Mária, a magdalai, és a másik Mária – a gyászmunka részeként, belső 
igénynek engedelmeskedve, a szokás eredeti okának, értelmének és szükségszerűségének 
tudatával, és ennek érvényre juttatásának igényével – a fenyegető körülmények közepette ott 
maradt, és letelepedtek a sírral szemben (Mt 27,61). 

A mai igehely olvasásakor szintén a női erő, a női bátorság megnyilvánulásának, a nehézsége-
ken való személyes felülemelkedésnek, önmaguk legyőzésének lehetünk tanúi. Noha Mária, a 
magdalai, és a másik Mária össze van törve az események súlya alatt, de őrzik azt a tradíciót, 
azt a folyamatosságot, amely az életnek és a halálnak méltóságot ad. A hajnali esemény nem 
látványos. Nem fitogtatva, nem összehasonlítva – hogy bezzeg mi, míg mások nem –, nem kér-
kedve cselekednek, hanem szabadon a félelemtől, a lehetséges következmények mérlegelésé-
től. Számolnak a katonák tiltakozásával, az elkergetéssel. Belső bizonyossággal tudják, hogy mi 
az igaz, mi a helyes. Nincs depresszió, nincs összeroskadás, vagy ha van, az aktivitássá, szeretet-
cselekedetté formálódik. 

A mélység és a magasság, amit átélnek, a racionalitáson túl van. A sokat próbált, halálra vált 
őrök már nem jelentenek veszélyt. Az asszonyok a gyötrő bánat, a félelem és gyász után a 
magasba repítő, örömteli események közepette az angyaltól azonnal fontos feladatot kapnak. 
A hírvivői szerep vár rájuk. A Jézussal való találkozás meglepetése és öröme a megrázó érzelmi 
hullámvasút újabb csodája, zenitje lett. 

Jézus követése, az Örömhír megértése és életté váltása a hűség, az együttérzés kifejezései 
mellett minden korban a hírvivői, tanítói szerep vállalását jelenti a Hozzá tartozni akaró férfiak 
és nők számára; a ma élő generációk számára is. 

Vinczéné Géczy Gabriella, Budapest, F1 közösség 
  



2026. április 5., Húsvétvasárnap Jn 20,1-9 

 

Mit tanít az üres sír? 

 Mária Magdolna, aki először ment a sírhoz, valami nagyon szokatlant látott, illetve nem látta 
azt, amit várt. Szeretett Uruk, akit előző este oda helyeztek, ma nem volt ott. Még ez is! Újabb 
helyzet, amit nem ért. Ennek nem így kellene lennie! Hová lett? Ellopták? Kétségbeesett. Felhá-
borodva futott a barátaihoz. Eszébe sem jutott, hogy más is történhetett. Hogy Jézus jövendö-
lései teljesedhetnek be éppen most. Hisz annyi mindent mondott az utolsó héten, aminek a 
felét sem értették. Jézus szenvedéseit, halálát látva meg is voltak rendülve. Érthető, hogy össze 
voltak zavarodva. 

Mi hogyan viselkednénk, ha egy szokatlan, váratlan eseménnyel találnánk szembe magunkat? 
Ha nem az történik, amit előre elképzeltünk, nem várt helyzetbe, eseménybe sodródunk, tud-
nánk higgadtak, reménykedők maradni? Isten az egyetlen, aki rosszból is tud jót előhozni, aki 
megígérte, hogy velünk marad minden napon, és az ő békességét adja, nem úgy, ahogy a világ 
adja. Ahhoz, hogy erre a jézusi ígéretre emlékezzenek, el is fogadják, és e szerint éljenek, a 
tanítványoknak időre volt szükségük. Mi már nem hivatkozhatunk arra, hogy nem ismerjük 
ezeket az jézusi ígéreteket. 

Édesapám hite mindig példaként állt előttem, és így idősebb koromra magam is megszereztem. 
Vele együtt mondom, hiszem: Bármi, bármi történik velünk, Isten tenyerén történik. Ha szokat-
lan, ha furcsa, ha egyelőre nem értem, akkor azt mondom: Kíváncsian várom, Uram, hogyan 
vezetsz ki ebből, milyen lehetőség jön, hogy megértsem és továbbléphessek. És előbb-utóbb 
kiderül, megoldódik, begyógyul, kivezet, új lehetőséget ad. 

Mária Magdolna rémült mondanivalója után Péter és János futva ment, hogy meggyőződjenek, 
igaz-e, amit Mária Magdolna állít. Mi mire vagyunk hajlandók Jézusért? Utánamegyünk-e a 
hírnek, hogy úgy van-e? Esetleg hajlandók vagyunk futni is? Teszünk-e erőfeszítéseket azért, 
hogy többet tudjunk meg Jézusról? A szülőktől örökölt hit felnőtt korban már nem elég. Saját 
meggyőződésű, elkötelezett hitre van szükségünk ahhoz, hogy a jézusi értékek szerint járjuk 
utunkat. Választásainkhoz, döntéseinkhez erre van szükség. 

Te meddig mégy el, hogy többet tudj meg Jézusról? 

Kálmán Márta, Budapest 
  



2026. április 6., Húsvéthétfő Mt 28,8-15 

Húsvéthétfő. A nagyheti és a húsvéti események után vagyunk. Jézus beteljesítette küldetését. 
Kinevelte a tanítványait, rájuk bízta Isten Országa örömhírének továbbadását, Péternek átadta 
az oldás és kötés hatalmát. Nagycsütörtökön még egy utolsó bizonyságát adta szeretetéről 
tanítványainak a vágyva vágyott vacsorán. Ezután felgyorsultak az események. Még aznap éj-
szaka a katonák elfogták, elítélték, másnap keresztre feszítették, kínhalált szenvedett. Vasárnap 
reggelre feltámadt, de a feltámadásnak közvetlen tanúja nem volt. 

Mindeközben hol vannak a tanítványai, barátai? Hol van a nép? Hol vannak a csodák tanúi és 
a csodás módon meggyógyultak? A városban csalódottság, szomorúság, kiábrándultság. A 
vidékről érkezettek kezdenek szétszéledni, az emmauszi tanítványok is már úton vannak haza-
felé. 

Az apostolok ugyan együtt vannak, de félnek, bezárkóztak. A keserűség őket is eltölti. Még a 
feltámadt Jézust is nehezen ismerik fel, amikor megjelenik nekik. Tamást mondjuk hitetlennek, 
aki csak a sebek megtapintása után hisz, és mondja ki a legszebb hitvallást: „Én Uram, én 
Istenem!”. De hiszen egy héttel korábban Jézus a többieknek is megmutatta a sebeit, mert 
anélkül ők is kételkedtek! 

Az általános csalódottságban egyedül az asszonyok nem veszítették el a hitüket, a józansá-
gukat, az aktivitásukat. Már a keresztúton is ők kísérték Jézust, a kereszt alatt is egyedül ők 
állnak ott, az egyetlen János kivételével. Az asszonyok azok, akik vasárnap reggel kimennek a 
sírhoz. Máté két asszonyról beszél, Márk háromról, Lukács többről, János egyedül Mária Mag-
dolnát említi. Mindenesetre Mária Magdolna mindegyik leírásban szerepel. Ő tűnik a legaktí-
vabbnak. Ő is szomorú, de úgy érzi, hogy ott a helye a sírnál, a halott Jézus mellett. Talán csak 
látni akarja a sírban fekvő Jézust, talán illatszerekkel akarja megkenni, megadván neki a végtisz-
tességet. Talán csak nem tud megülni otthon bánatában, el kell indulnia a sírhoz. Az asszonyok 
kitartásuk, hűségük miatt el is nyerik a jutalmukat: ők lesznek azok, akik találkozhatnak az 
angyallal az üres sírnál, ők lesznek a feltámadás hírvivői az apostoloknak. Különösen megható 
Mária Magdolna találkozása a sírnál Jézussal, ahogy János leírásában olvashatjuk. Ő találkozik 
elsőként a feltámadt Jézussal, de szomorúsága vagy talán a sűrűn hulló könnyei miatt nem 
ismeri fel Jézust, hanem a kertésznek, vagy valaki másnak gondolja őt. Ám amikor Jézus a 
nevén szólítja: „Mária!”, akkor lehull a hályog a szeméről, s csak annyit mond: „Rabboni!”, 
vagyis Mester! Szavakra nincs is itt tovább szükség. Mária már tisztán lát, Mária hisz! Mária 
sokat kapott Jézustól, hiszen hét ördögöt űzött ki belőle. Egyszerű a válasz a kérdésre, hogy 
miért Mária Magdolna részesült ebben a nagy kegyelemben. Azért, mert ő nagyon szeretett! 
Ebben lehet példa mindnyájunk számára. 

Add Uram, hogy én is Mária Magdolna és az asszonyok szeretetével tudjalak szeretni! Add, 
hogy mindig meghalljam, amikor csendben a nevemen szólítasz! 

Gyulai Zsolt, Budapest 
  



2026. április 7., kedd Jn 20,11-18 

Ebben a szakaszban és a megelőzőben is Mária Magdolna a főszereplő: Jézus szenvedésének, 
halálának, sírbatételének tanúja. Egy nap (törvény általi) kötelező pihenés után egyedül indul 
a sírhoz. 

Az előző fájdalmakat újabb sokkoló meglepetések követik. A kő nincs a helyén. Megy Péternek 
és Jánosnak jelenteni. Visszatér a sírhoz. Sírás közben bepillantva az üres sírba az Atya kommu-
nikációs követeivel, a két angyallal beszél, elmondja fájdalmát. Kifelé is figyel, hisz a "kertész" 
is ugyanazt a kérdést teszi fel neki. Neki is őszintén felel. Kettőt is fordul, mire felismeri Jézust. 

Mennyi izgalom, mennyi történés. Fel tudja dolgozni, nem bénítja, inkább energiát ad neki. 
Semmi bezárkózás. A segítők, fájdalomcsillapítók felé nyitott, nem utasítja vissza őket.  

Nagy örömben lesz jutalma: ő találkozik először a feltámadt Jézussal. 

Hogyan viselkedek fájdalmak, meglepetések sorozata idején?  

Köszönöm Jézus, hogy megismerhettem egy hiteles bibliai nő példáját. 

Gróf Zoltánné Margit, Ballószög 
  



2026. április 8., szerda Lk 24,13-35 

 
Ketten mentek (vasárnap) egy faluba, mely Jeruzsálemtől hatvan futamatnyira volt, Emmausba. 
Arról beszélgettek, hogy mik is történtek Jeruzsálemben, mit láttak, hallottak, közben maga Jézus 
csatlakozott hozzájuk. (Nem ismerték ám föl.) 
Jézus megkérdezte: Miről beszélgettek, miért lógatjátok a fejeteket? A Kleofás nevű felelt neki:  
– Te nem tudsz a legfrissebb jeruzsálemi eseményekről? 
– Mikről? – kérdezte Jézus. 
– A názáreti Jézus esetéről. Próféta volt, tettekben és beszédben hatalmas az Isten és az egész nép 
előtt. És a főpapok és a mi főembereink kiszolgáltatták, halálos ítéletre adták, meg is feszítették. 
Pedig mi azt reméltük, hogy ő az, aki meg fogja váltani Izráelt, ő a Küldött. De azóta három nap 
telt el. Ugyan néhány asszony megdöbbentett minket, hogy kora reggel a sírnál voltak, és nem 
találták benne a testét. Hazaszaladtak, és azt állították, hogy angyalok is voltak ott, akik azt 
mondták, hogy föltámadt és él. Néhány társunk oda is ment, és éppen úgy találtak mindent, amint 
az asszonyok mondták, de őt magát nem látták. 

[…] 

Jézus megkérdezte: Nem éppen ezeket kellett elszenvednie a Megváltónak (a Krisztusnak)? És 
Mózestől kezdve a prófétákon keresztül elmagyarázta nekik az Írásokat, amik rá vonatkoztak.  
Emmauszhoz érve úgy tett, mintha tovább akarna menni, de rávették, hogy maradjon: Nézd, este-
ledik, késő van, Velük maradt hát. Leült velük, ettek, majd a vacsora végén vette a kenyeret, megál-
dotta és megtörte, odaadta nekik – mire fölismerték, hogy ki is az útitársuk, aki ebben a pillanat-
ban el is tűnt előlük… 
Ők még abban az órában visszaindultak Jeruzsálembe és lelkendezve beszámoltak a többieknek 
arról, hogy találkoztak a Föltámadottal. 

Beszélgetésrészlet (az 1Kor4,7-hez és) az Emmauszi tanítványok történetéhez (V.I.T. segélyével): 

[…] 
– Mit tudok elérni önerőből? 
– Semmit. 
– Mikor jut ez eszembe? 
– Soha, jóformán. 
– Miért? 
– Mert nem gondolsz arra, hogy mindenedet kaptad. 
– S ha néha, mégis, ritkán megköszönöm? 
– Soha, jóformán. 
– Miért? 
– Mert nem gyakorolod. 
– Változtatni akarok ezen 
– Nem fog önerőből menni :))) 
– Miért? 
– Mert nem kérted. Mi is volt az első kérdésed?  
– Aha... Kérem hát... 
– Valahogy így. Jó lesz, alakulgat ... 
– Köszönöm. 
– Ez önálló gondolat lett volna? Ugye nem? Mégis: Igazán kedves volt tőled. Szívesen! 
--------------------- 



– Jó volt veled beszélgetni, viszlát! 
– Mi?? 
– Mit mi?? 
– Hová indulsz – nélkülem? Kezded elölről? Veled mennék ám szívesen .. 
– Hmmm. 
– Mit hmmm? 
– Furcsa lesz. De igazad lehet, gyere. Nem fogsz unatkozni? 
– Ééén? Soha! Nem ismersz még…  
– Hová szeretnél menni? 
– Kiváló a kezdet! Vigyük kenyértörésre:) a dolgot! 
– ?? 

– Megmutatom, érdekes lesz. Biztosítalak, velem TE NEM fogsz unatkozni 😊!  
– Akkor gyerünk! 
– Gyerünk! 
--------------------- 
– Hm, igen furcsa. Mintha ismernélek…. Hol is találkozhattunk? 

Hol is találkozhatunk Veled? 
--------------------- 

Zsombok György, Budapest, Teri-csoport 
 



2026. április 9., csütörtök Lk 24,35-48 

 

Hány éve is járunk Jézussal? 50, 60, 70, 80? És mennyire ismerjük Őt? Többen közülünk betéve 
tudjuk az evangéliumok egyes részeit. (Hozzáteszem, nem annyira, mint protestáns testvé-
reink.) De ami sokkal fontosabb: Mennyire éljük Jézus tanítását, az evangéliumot? 

Az apostolok három évig jártak vele, és kiderült, milyen sokat nem értenek Jézus szavaiból, és 
még inkább cselekedeteiből.  Majd csak feltámadása után, amikor elküldte nekik a megígért 
Szentlelket. 

Ugyanígy az emmauszi tanítványok is. Csak a kenyértörésben ismerték fel Jézust. Azzal, hogy 
visszatértek az apostolokhoz, és elmondták egymásnak, mit tapasztaltak, kölcsönösen 
megerősödtek a hitben. Erre a megerősítésre van szükségünk nekünk is. Nem egyszer, hanem 
minden alkalommal, amikor elbizonytalanodunk. 

Hiszen ez az egyik fő feladatunk: az Örömhír továbbadása. Küldetésünk van! Mindazokhoz, 
akikhez a Lélek küld. A Szentlélek meg fogja mutatni, kik azok, akiknek épp rám – és rajtam 
keresztül az Örömhírre – van szükségük. Nem csak a gyermekkorunktól tanultak elmondása. 
Ugye lángolt a szívünk?  

Mindannyiunknak vannak ajándékai, amiket a Szentlélektől kaptunk. Ezek az istenfélelem, jám-
borság, tudomány, lelki erősség, jó tanács, értelem, bölcsesség. Nézzünk magunkba, melyikünk 
melyik ajándékot kapta. Semmiképp sem azért, hogy magunkban tartsuk, semhogy dicseked-
jünk vele, hanem hogy használjunk vele. 

Ha Isten igéje azt mondja, hogy „törekedjetek” arra, akkor Isten meg is fogja nekünk adni az 
adományokat. Hiszen Jézus mondta nekünk, hogy mindazt meg akarja nekünk adni, amit az 
Atyától az Ő nevében kérünk (Mt 7,7-11). 

A Szentlélek által termett gyümölcsök pedig, amelyek a hívő életét jellemzik: szeretet, öröm, 
békesség, türelem, kedvesség, jóság, hűség, szelídség és önmegtartóztatás. (Gal 5:22-23) Ezek 
viszont mindannyiunkban – minden életszentségre törekvő hívő keresztényben – meg kell, 
hogy legyenek. Olyan nincs, hogy törekszem az életszentségre, de szeretet nincs bennem valaki 
iránt. 

Ha úgy próbáljuk továbbadni az Örömhírt, hogy az nem látszik rajtunk, evangelizációnk szán-
déka eleve kudarcra van ítélve. Az Örömhírt csak úgy tudjuk hitelesen továbbadni, ha életünk 
is hiteles. De ezt mindannyian tudjuk. 

„Egy szomorú szent az bizony szomorú szent.” (Szolgálat 32. szám; 1976/4) 

Harmat József, Várpalota 
  

https://epa.oszk.hu/03500/03584/00032/pdf/EPA03584_szolgalat_32_1976_4_056-058.pdf


2026. április 10., péntek Jn 21,1-14 

 

Te ott vagy, ahol lenned kell? 

Kereszthalál ide, feltámadás oda, a tanítványok kimentek a szokott módon halászni. Mégiscsak 
ez a szakmájuk, ehhez értenek, enni kell, a napoknak valahogy folytatódniuk kell, akármilyen 
rendkívüli események is történtek korábban.   
A rutinokban mindig nagy biztonság van. Talán azt gondolták, a legegyszerűbb, amit most 
tehetnek, végül is a bénult félelem helyett rutinból cselekedni nem rossz dolog. Önmagában 
nem is baj, hogy halásznak, tisztes szakma, és ezt tették, mielőtt találkoztak volna Jézussal.   
A baj inkább az, hogy most is találkozhatnának Jézussal, vele lehetnének, vihetnék az öröm-
hírét, a rendkívüli események tanúiként és szószólóiként, olyanokként, akik Jézust ismerik és 
szeretik... csak hát ők a halak keresésével vannak elfoglalva. A halak azonban nem jönnek. Vala-
hogy a tanítványok most nem tudják tartalommal (hallal…) megtölteni ezt a teljesen hétköz-
napi rutint és így értelmetlen, kudarcos lesz számukra. A tóban van hal, a tanítványok tudnak 
halászni, ez nem szerencsétlenség kérdése – ez az a helyzet, amikor az ember belül kiüresedett, 
hiányos, nem lélekből cselekszik, nincs a helyén, nem ott van, ahol lennie kell, nem azt csinálja, 
amit csinálnia kell, így aztán tartalma, értelme sincs a cselekedetének. Üres rutin. 

Ez a helyzet fájóan ismerős nekem. Én is sokszor nem ott vagyok, ahol lennem kell, nem azzal 
foglalkozom, amivel foglalkoznom kell, minden mással inkább foglalkozom, még hasznosnak is 
mondhatom magamat – csak éppen, ha nem Jézus küldetésében járok, üres rutinokat pörge-
tek. Hogy lehetne ezt jól felismerni? 

Jézus segít ebben. Nagyon egyszerű, nagyon emberi módon, kisétál a partra, eljön ő a tanítvá-
nyokhoz. Eljön mint jó barát a barátaihoz, szólongatja őket. És amikor a tanítványok hallgatnak 
rá, nem lesz többet hiányuk. Lesz hal. Lesz tele háló. Lesz tartalom, és ez a tartalommal való 
megtöltés az, amiben a tanítványok felismerik Jézust. Rájönnek, hogy az, amiben vannak, a 
kereszthalál, Jézus látszólagos földi bukása, felbukkanása, amit kezdenek megérteni, a saját 
gyengeségeik, tagadásuk, félelmük nem kudarcos helyzet, hanem ez maga a fordulat, ami vég-
érvényesen hatással van az életükre, és nekik bőségesen van mondanivalójuk, van örömhírük, 
van reményük, tele vannak, rengeteg van, és – milyen szép ez is – elbírják mégis.   
Aztán Jézus, aki már javában sütöget, meghívja reggelizni őket és kéri, hogy ők is csatlakozza-
nak hozzá a saját fogásukkal. Jézus együtt akar lenni velük. Van neki reggelije, ad is belőle, de 
fontos, hogy mindenki hozzátegye a magáét a közös evéshez. Jézus azt akarja, hogy ne marad-
jon ki senki, se az evésből, se a szolgálatból, se a kapásból, se az adásból, végeredményben, 
hogy egyensúlyban legyenek az emberi kapcsolatok, egyensúlyban legyen a közösség. Nagy 
tervei vannak ezzel a kis társasággal, ahogyan nagy tervei vannak mindnyájunkkal!  

Ha Jézus ide sétálna az ablakunk alá, hogyan találna minket? Min munkálkodunk éppen? Van 
benne tartalom, szeretet, öröm, örömhír? Küldetésünkben járunk? 

Garay Zsófia, Budapest 
  



2026. április 11., szombat Mk 16,9-15 

 

Amikor ő ott kopogtat az ajtódon, és te valamiért mégis nehezen engeded be. Felbukkan egy 
pillanatra, de nem hiszed el. Ez lenne az egyszerűbb út? Legyinteni rá. Figyelmen kívül hagyni. 
Miért is éljem bele magam, hogy megtörténhet? De vajon tudod-e, ezekkel a gondolatokkal 
mit vonsz meg magadtól? 

Talán túl sok negatív dolog vesz minket körül, ami miatt már ritkábban vesszük észre az életünk-
ben azt a sok jót és jóságot, amivel nap mint nap találkozhatunk. Feltételezünk. Ítélkezünk. 
Mindezt elég gyorsan. Ha már vagyunk olyan szerencsések, hogy mi dönthetjük el, milyen 
szemüveget veszünk fel reggelente, mi lenne, ha minden nap úgy döntenénk, hogy a jót felté-
telezzük, hisszük? 

Ismerős az a helyzet, amikor belekerülsz egy végtelennek tűnő negatív spirálba, és hiába tör-
ténnek jobb dolgok is körülötted, te csak a rosszat veszed észre? Nem könnyű, ha saját magad 
akadálya vagy. Talán a legnagyobb kihívás – felülkerekedni önmagunkon és a cselekedeteink 
által közvetítve hirdetni a jót, hirdetni a létezés örömét. 

Hönich Heléna, Budapest 
  



2026. április 12., vasárnap Jn 20,19-31 

 

Mi ér többet minden kitüntetésnél? 

Jó volt felfedezni, hogy együtt voltak a tanítványok. Még ha zárt ajtók mögött is. Jóllehet féltek, 
hogy vajmi keveset értettek mesterük tanításából. Az események teljesen összekavarták őket. 
Bár már megtapasztalták, hogy üres a sír, s némely tanítványnak már ez is elég volt a hithez. 
Bezárkóztak, de együtt voltak. Mindent könnyebb átvészelni, ha együtt vagyunk. Együtt vagyunk 
mint házaspár, mint testvérek, mint közösségi tagok. Könnyebb közösségben lenni ember-
társainkkal, mint magányosan. Pláne vészjósló helyzetekben. A Jézus keresztre feszítése utáni 
napok ilyenek voltak. Összegyülekeztek, jóllehet féltek. 

Aztán, ahogy olvashatjuk, megjelent közöttük Jézus, megállt középen, és köszönt nekik: „Békes-
ség néktek!” Isten áttört a falon, áttört a létezés minden gátján és akadályán, amivel be akarták 
zárni őt a múltba, történetét le akarták pecsételni, hogy soha ne folytatódjék tovább.  
Csodálatos jelkép ez! Jézus ezt az élet-halál vonalat törte át. Nincs hiábavalóság. Az életet nem 
a megsemmisülés, a lezártság, az elenyészés jellemzi. Csodálatos dolog, ha Istenről el lehet 
mondani, hogy lesz. Jézus föltámadása azt hirdeti, hogy az emberről is el lehet mondani, hogy 
lesz. – Jézusnak középen van a helye. Életünk közepén. Ott van? 

Az Úr láttára öröm töltötte el a tanítványokat. Jézus megismételte: „Békesség nektek! Amint 
engem küldött az Atya, úgy küldelek én is titeket. Ezekkel a szavakkal rájuk lehelt, s így folytatta: 
Vegyétek a Szentlelket!  Akinek megbocsátjátok bűneit, az bocsánatot nyer, akinek megtart-
játok, az bűnben marad.” 

Micsoda óriási megtiszteltetés ez a küldetés! Többet ér minden kitüntetésnél. Annak a bizo-
nyossága, hogy az Úr munkatársává fogad bennünket. Húsvét után milyen fontos azt meghalla-
ni és felismerni: Jézus hozza a békességet, rásegít a feltámadás bizonyosságára, elénk tárja az 
új élet gyönyörű értelmét a küldetésben. Azt mondja, hogy „ehhez az én Lelkemre van szük-
ség”. Az oldás-kötést csak az végezheti, aki előtte befogadta a Szentlelket. 

Isten a reménység Istene, aki nem engedi, hogy a sír bezárja az emberi létet. Megnyitja a sírt, 
és Jézusban hatalmas jelet mutat: „Ember, nincs hiábavalóság alá rekesztve az élet, mert van 
új a nap alatt!” Jézusban Isten áttörte a létezés körforgását, és kiemelt minket a hiábavaló kör-
forgásból. Jézus a saját jövőjét nekem adta. Nyitva van fölöttem az ég, és rám mosolyog, vagyis 
nem a föld gyermeke vagyok csupán, hanem Isten már kiemelt innen, és a maga gyermekévé, 
az Ég gyermekévé tett. 

Kálmán Márta, Budapest 
  



2026. április 13., hétfő Jn 3,1-8 

 

„Bizony, bizony, mondom neked: ha valaki nem születik újonnan, nem láthatja meg az Isten 
országát.”  

Kezdem egy személyes megjegyzéssel: valamiért Nikodémus nekem egy nagyon szimpatikus 
személy a Bibliából. Talán mert hasonlítok rá egy kicsit. Őszinte az érdeklődése. Szeretné meg-
érteni Jézust, de nagyon nagyok a korlátai. Sok szempontból nagyon más Istenről hallott az 
életében. Érthetetlen, hihetetlen, amiről Jézus tanít, de megdobogtatja a szívét. Érzi, hogy amit 
Jézus mond és ahogy mondja az makulátlanul tiszta, hibátlan. Próbálkozik Nikodémus. Keresi 
Istent. 

Mit mond Jézus neki? „Bizony, bizony, mondom neked: ha valaki nem születik újonnan, nem 
láthatja meg az Isten országát.” Kemény mondatnak hallom ezt az állítást. Jézus kérdezi ezt a 
jó embert. Ezt az igaz embert. Ilyennek képzelem Nikodémust, alapvetően egy rendes ember-
nek. Szerintem nem bántott senkit életében, szerintem segített sokaknak, szerethették is 
sokan, de biztos voltak hibái, bűnei is, mint mindegyikünknek. És Jézus azt mondja neki, hogy 
újjá kell születned! Nemhogy azt mondja, hogy jó-jó, nem rossz, amit eddig tettél, de kevés, 
hanem azt mondja, újjá kellene születned, ha be akarsz jutni Isten országába. Újjászületni! 
Megtérni! Rossz koordináta-rendszerben élsz. Azaz egészen meg kellene változnod, ezt mondja! 
Nulláról újra kellene kezdened az egész életedet! Nem érted a lényeget, ha így folytatod, nem 
fog sikerülni bejutni az Isten országába. (Tulajdonképpen kifejezetten vicces, hogy Nikodémus 
milyen butácskán kérdez vissza Jézustól. Próbálja elképzelni, hogy vissza kellene bújnia az anyja 
méhébe …). Jézus a lelkünk újjászületéséről beszélt. A gondolkodásunk, érdeklődésünk, az 
értékeink, önmagunk, életünk, döntéseink, cselekedeteink radikális átalakításáról beszélt. Hm. 
Hát lenne teendőnk. Még szerencse, hogy Jézus szavaiból megértés és biztatás árad. Szerintem. 

Istenem, adj erőt mindegyikünknek, hogy tudjunk változni, nagyot változni és egyszer majd 
találkozzunk Isten országában. 

Földiák Gergely, Budapest 
  



2026. április 14., kedd Jn 3,7b-15 

 

„… újonnan kell születnetek.” 

Nemcsak Nikodémus számára volt nehezen érthető ez a kijelentés, nekünk is nehezen meg-
fogható. A születés mindig fájdalommal jár, sok erőt, nagy energiákat kell mozgósítani hozzá. 
Vannak kényszerítő körülmények és időszakok, amikor ha akarjuk, ha nem, végbemegy velünk 
egyfajta újjá születés. Például ilyen a kamaszkor is, amikor gyerekből felnőtté válunk, ami 
nekünk is és a körülöttünk élők számára is megterhelő és sok próbát tartogató szakasza az éle-
tünknek, amit nemcsak át kell vészelni, hanem közben késznek kell lennünk mindent hátrahagy-
ni, kilépni a komfortzónánkból, megválni a megszokott rutinoktól, leválni az addigi rendszert 
és biztonságot nyújtó közegről, és esetleg megszabadulni a már ismert, addig hangoztatott 
narratíváktól. Késznek kell lenni egy új (megújított) életre. 

Mintha Jézus is valami ilyesmire hívna. Nem titkolja a folyamat bizonytalanságát: „A szél fúj, 
amerre akar; hallod a zúgását, de nem tudod, honnan jön és hová megy: így van mindenki, aki 
a Lélektől született.” Lehet, hogy nem tudjuk pontosan, merre tartunk, mit tartogat számunkra 
a Lélek, sőt nem is vágyunk rá, hogy mindent hátrahagyva felforgassuk az életünket, de olyan 
jó érzés, ha bízunk benne, hogy teljes lesz, egész lesz, termékeny lesz.  

Hamvas Béla így fogalmaz, ami nekem nagyon rímel a fentiekre: „az élet ott kezdődik, amikor 
nem tudod mi lesz”. Mert sokszor egy kilátástalan helyzetben döbbenünk rá, hogy mi az igazán 
fontos az életünkben, mi a küldetésünk és mi mindenre vagyunk képesek. Sok-sok olyan év van 
mögöttem, amikor nem tudtam, mi vár rám, de menni kellett tovább, és csak a remény volt 
meg bennem, hogy ha átteszem a fókuszt arra, amivé válhatok a kapott talentumaim kamatoz-
tatása által, és közben nyitott szemmel és füllel járok, akkor hallhatom a Lélek zúgását. 

Bajnokné Vincze Orsolya, Budapest 
  



2026. április 15., szerda Jn 3,16-21 

 

„Aki a földről való, az földies, és a földi dolgokról beszél.” 

Keresztelő János erős mondatokat mond tanítványainak: kijelenti, hogy aki felülről jön, ő min-
denek felett van, mondandóját pedig úgy zárja, hogy aki nem hisz a Fiúban, arra Isten haragja 
száll rá. Vajon tényleg ilyen lenne az Isten? Magát fölénk helyezi, és haragjában megbüntet 
minket? Vagy csak mi képzeljük ezt róla? Ahogy Babits mondja: 

„Ő nem az a véres Isten: 
az a véres Isten nincsen. 
Kard ha csörren, vér ha csobban, 
csak az ember vétkes abban.” 

Nekem milyen az istenképem? Hogy tekintek rá: mint egy apára vagy egy szülőre? Valakire, 
akihez csak akkor fordulok, ha nehéz? Vagy kölcsönös ez a kapcsolat, netán baráti? Párunk, 
házastársunk, akit igazán szeretünk, gyakran napunk első és utolsó gondolata. De amikor 
felébredünk és amikor lefekszünk, gondolunk-e Istenre? Küldünk-e egy üzit neki ‘chat-en’, 
hogy ”Jó reggelt, hogy telt az éjszaka?”. Megcsörgetjük-e őt időnként, keressük-e őt, megvan-
e a kölcsönösség? Vagy ha magunkba nézünk, ő az a barát, akit csak hetek múlva hívunk vissza, 
akit hónapokig nem keresünk? Abban biztosak lehetünk, hogy amikor mégis felkeressük őt, ő 
lesz az, aki nem olvassa a fejünkre mulasztásainkat, és mindig ugyanazzal a szeretettel fogad 
majd. Életünk legmélyebb és legmeghatározóbb barátságai és kapcsolatai azonban mégiscsak 
azok, ahol a kölcsönösség megjelenik. 

Ennek folyamán pedig érdemes lehet átgondolni, mennyi időt töltök hetente földies dolgokkal 
és ezekről szóló beszéddel: fizetésről, tárgyakról, karrierről, politikáról, pénzügyekről? Mind-
annyian a földről valók vagyunk, ezért valamilyen szinten természetes, hogy ezek a témák fog-
lalkoztatnak minket. De mégis Isten és egymás szeretete felé törekszünk, így átgondolhatom 
azt is, mennyi időt szentelek egy hét folyamán a másik ember megsegítésére, az elmélyülésre, 
az Istennel való kapcsolódásra? Még azt az egy órát is sokallom néha, hogy elmenjek közösség-
be, gyülekezetbe, misére? Barátainkat a legtöbb esetben szeretnénk megismerni, érdekel, 
hogyan gondolkoznak, hogyan látják a világot, mit tartanak jónak. S ha Istent barátunknak 
mondjuk, fontos őt is minél jobban megismernünk. Ahogy K. János (30, Jordánia) mondja, 
Istent csak az ismerheti, aki találkozott vele, a legjobb tehát annak a beszédét hallgatnunk, aki 
látta őt, és aki egy vele: Jézus Krisztust. 

Botlik Barnabás, Budapest 
  



2026. április 16., csütörtök Jn 3,31-36 

 

Sokszor nem tudom eldönteni, hogy ég és föld inkább kiegészíti egymást vagy inkább egymás-
nak feszül. Utóbbit többször érzem, az biztos. „Földről való, földies dolgokról beszélő” lényként 
kell elfogadnom a mennyei tanúságot. Mostanában sokszor szembesülök a határaimmal, a 
befogadásképtelenségemmel. Rengeteg kérdésem van, amire mind az a válasz, hogy ezt majd 
csak akkor fogom megérteni, ha eljutok a színről színre látásig. Mert ez égi dimenzió, ember 
nem tudja felfogni. Persze, értem, valahol itt kezdődik a hit. Mégis sokszor igazságtalannak 
érzem, hogy ilyen szűken véges értelműnek lettem teremtve, és a velőmig hatoló, fontos dilem-
mák feloldásához előbb meg kell halnom.  

Nyilvánvalóan ez a hozzáállásom, durcizásom blokkolja, de legalábbis tompítja a „nem szűken 
mért, nekem adott Lélek” munkáját. Természetesen mindent elhiszek Jézusnak, a menny kül-
döttének, s törekszem szavainak, tetteinek helyes értelmezésére. De sok bennem a dacos kér-
dőjel. Na, itt jön be Isten haragja, amiről sokan nem szeretnek beszélni, nehogy egy idejétmúlt 
istenképet erősítsenek meg. Számtalan írás szól a jogos és indokolatlan haragról. Arról, hogy 
akkor jogos, ha valamilyen igazságtalanság, erkölcsi vétség, helyes útról letérés történik, ami 
nagy bajhoz vezet. Erre figyelmeztet Isten. „Célja, hogy konstruktív, szeretetteljes cselekvésre 
ösztönözze az embert.” (Chapman G., A szeretet másik arca – a harag).  

Nem mindenki tartja megfelelő szóhasználatnak a haragot, én szeretem ezt az erős kifejezést. 
Ismerem magamat, tudom, hogy néha csak egy erősebb lelki „tasli” tud felrázni, vagy segít 
túllépni bizonyos megrekedéseimen. Lehet, valahol provokálom is ezt a haragot. Néha az hasz-
nálna, ha Jézus kiűzné kufár, alkudozós, kötözködős kérdéseimet lelkem templomából. Máskor 
meg az válik be, ha szelíden megnyugtatja háborgó elmémet és szívemet. Bár nem mindig érzé-
kelem így, mégis teljesen biztos vagyok benne, hogy Isten mindig a megfelelő úton közelít 
hozzám. Hálás vagy neki, mert nem „elmagyarázom, feladat kiadva, ennyi időd van rá” tanítói 
hitvallással dolgozik, hanem egyénre szabott, jól időzített, változatos segítő módszerekkel kísér 
végig az életemen. Megnyugtató, hogy nem egyedül kell elkepickélnem az üdvösségig.  
Köszönöm, Uram! 

Kőszegi Júlia, Budapest 
  



2026. április 17., péntek Jn 6,1-15 

 

„Jézus észrevette, hogy körül akarják venni, erőszakkal meg akarják tenni királynak, azért 
visszament a hegyre egyedül.” 

Számomra ez a mondat volt ez egyik, ami megragadott és elgondolkodtató volt a mai részből. 
Jézushoz és Istenhez való kapcsolódásunk egyik esszenciáját találtam meg ebben a pillanatban. 
A siker, a jó cselekedet, a tömegek csodálatos jóllakatása után Jézus úgy érezte, szüksége van 
a magányra, az elvonulásra, ahelyett, hogy éltesse magát, királlyá válasszák és ünnepeljék őt. 
Cselekedeteinek őszinteségét, tisztaságát jelenti ez számomra és mutatja az utat: az utat, hogy 
még a legzajosabb helyzetből kilépve is próbáljunk csendben, „egyedül” eljutni Istenhez, mert 
így nem csupán hozzá, hanem önmagunkhoz is minél közelebb kerülünk, és rendet tehetünk a 
lelkünkben.   
A másik, ami a rendhez kapcsolható, az a maradékok összeszedése, amit Jézus kért a tanítvá-
nyaitól. A pazarlás, a rendetlenség az én életemben is olyan dolgok, amiket igyekszem elkerül-
ni, példát mutatva ezzel a gyermekeimnek és a szűk környezetemnek is. A fogyasztói társada-
lom egyik legkárosabb „vívmánya” a rendkívüli mértékű pazarlás, a javítható eszközeink, hasz-
nálati cikkeink kidobása, mely szemlélet az emberi kapcsolatainkra is hatással van. Minden 
pótolhatóvá válik, mindenki pótolható lesz, de ez korántsem helyes gondolat és út, hiszen az 
emberi kapcsolataink nem mehetnek kárba, hisz abból építkezünk, tesszük jobbá a másikat sok 
esetben.  
A párhuzam lehet kissé felületes, de én úgy éreztem, hogy ez az igehely ezt is üzente nekem, 
és eszembe juttatta Szent Benedek jó tanácsát is, mely szerint „Tartsd meg a rendet, és a rend 
megtart téged”. Jézus is erre biztat minket mind a maradék összeszedésével, mind az elvonu-
lásával. Szedjük össze mi is a maradékokat, és vonuljunk el, ha túl nagy a zaj, és nem halljuk 
sem magunkat, sem Urunkat. 

Pálinkás-Máté Orsolya, Budapest 
  



2026. április 18., szombat Jn 6,16-21 

 

Sokszor vagyunk úgy, hogy egy sikeres feladat véghezvitele után azt is tudni véljük, hogy merre 
van a jó irány, és megfelelő önbizalommal bele is vágunk. A tanítványok is valahogy így lehet-
tek, mégiscsak a semmiből megebédeltettek ötezer férfit (a jelenlévő nők és gyerekek létszá-
mát ilyen pontosan nem jegyezték fel az evangélisták), pedig ha éhen marad a tömeg, annak 
könnyen kellemetlen vége lett volna, de legalábbis rossz szájízzel távoztak volna a hegyről a 
Mesterre kíváncsi hallgatók.   
Ugyan Jézus visszavonult imádkozni, a tanítványok mégis nekivágtak még aznap este a Galileai-
tónak és 5-6 kilométer evezés után, a háborgó tavon elfogyott a tanítványok addigi önbizalma, 
talán már-már kétségbe is estek, és a kitűzött irány sem tűnhetett olyan egyértelműnek. És 
ekkor megjelenik a Mester. Hogy valóban azt kell értenünk az evangélium szavain, hogy a tó 
közepén a vízen járva közeledett feléjük, vagy gyakorlatilag a parton, a sekély vízben gázolva 
tűnt fel, nem tudom pontosan. De hogy a helyes irányt mutatta nekik ezzel, az egészen bizonyos.  

Mindenkor, de háborgó időkben – amilyennek talán a mostanit is érezhetjük – arra érdemes 
figyelnünk, hogy honnan halljuk a Jézustól érkező „Én vagyok, ne féljetek!”, a valódi célunkhoz 
elvezető biztatást! 

Pálinkás Barnabás, Budapest 
  



2026. április 19., vasárnap Lk 24,13-35 
 
„Maradj velünk…” 

Biztosan te is örülnél, ha életed nehéz szakaszaiban melléd szegődne Jézus. Az emmauszi tanít-
ványoknak jó volt a velük ballagó, először idegennek tűnő férfi beszédét, magyarázatait hall-
gatni. A kedves ismeretlen vándor próbálta rávezetni őket az ószövetségi próféciák és a jelen 
történéseinek összefüggéseire. De nem ismerték fel. Valami megakadályozta őket abban, hogy 
ráismerjenek. 

Jézus megígérte, hogy velünk van minden nap, amíg világ a világ. Tehát ott van melletted, min-
den helyzetben. Akkor is, ha jól megy minden, akkor is, ha nehéz, nem érted, fáj, megbántottak 
vagy te voltál valakivel undok. 

Mi az, ami megakadályoz, hogy felismerd Jézust a hétköznapjaidban? A sürgős dolgaid, az ön-
hittséged, az állandó önigazolásod, a kapkodó sietséged, a munkába temetkezésed, a fontos-
sági sorrend elvétése? Nagyon elhangolódtál? Ezért nem veszed az adást? 

Így volt ez a két tanítvány is. Elhomályosult a látásuk, írja valamelyik bibliafordítás. Ezektől 
függetlenül melegedni kezdett a szívük, amikor hallgatták az Urat, és amikor elválni készült 
tőlük, marasztalták. „Maradj velem, mert mindjárt este van, /nő a sötét, ó, el ne hagyj, Uram! 
/Nincs senkim, és a vigaszt nem lelem, /gyámoltalannal, ó maradj velem!” Ez a dicséret jutott 
eszembe, amit gyermekkoromban gyakran énekeltünk. 

Hányszor vagy te is ilyen gyámoltalan helyzetben? Bevallom, eddigi életemben én többször 
kerültem hasonló helyzetbe.   
Mered-e megszólítani a melletted vándorló Urat, hogy maradjon melletted? Vagy te akarsz 
minden kérdésedre válaszolni, minden fájdalmadat, összekuszálódott gondjaidat megoldani? 
Jézus készségesen maradt a tanítványokkal. Ezt a segítő szándékát neked is felajánlja. A te éle-
tedbe is be akar térni. Veled is szeretne együtt vacsorálni! Akarod-e? 

A tanítványok ott Emmauszban behívták, és asztalhoz ültették a kedves idegent. Jézus a szoká-
sos módon „kezébe vette a kenyeret, hálát adott Istennek, tört a kenyérből, és a tanítványok-
nak adta, akiknek ebben a pillanatban megnyílt a szemük”. Nálad mit kell tennie Jézusnak, hogy 
felismerd? 

Egyszer, nagy árvíz idején egy ember Istenhez fohászkodott, hogy mentse meg. Felmászott a 
tetőre, és várta az Urat. Jött egy mentőcsónak, felkiáltottak belőle, menjen le, szálljon be a 
csónakba. Emberünk nem ment. „Majd Isten megmenti.” Jött egy másik ember helikopterrel. 
Ereszkedett le a hágcsó. Ezt is elutasította, mondván, őt Isten fogja megmenteni. Emberünk 
belefulladt a vízbe. Fenn a mennyben kérdezi: Hol voltál, Uram, hiszen megígérted, hogy segí-
tesz? „Ember”, válaszolt az Úr, „küldtem neked két segítséget is, egy csónakot és egy helikop-
tert. Elutasítottad.” 

Nehogy így járjunk! Ott van melletted Isten álruhában, embertársaidban, rászoruló testvéred-
ben, a gyermekeidben. Általuk akar neked segíteni! Észreveszed, meghallgatod, megfontolod 
a mondanivalójukat? Te is lehetsz embere egy rászorulónak. 

Téged, minket, Isten embereit milyen jelünkről ismernek fel? Vannak olyan gesztusaink, mon-
dataink, amelyek túlmutatnak rajtunk? 

Hangolódj, hangolódjunk Isten hullámhosszára, hogy vegyük fentről az adást, és sugározzuk 
tovább! 

Kálmán Márta, Budapest 



2026. április 20., hétfő Jn 6,22-29 

 

„Másnap a sokaság, amely a tengeren túl állott, látva, hogy nem volt ott más hajó, csak az az 
egy, amelybe a Jézus tanítványai szállottak…” 

A „kenyérszaporítás” – az osztozás csodája után vagyunk egy nappal. Jézus nincs a helyszínen, 
a tanítványok sem, annyit tudunk mindössze, hogy nem együtt távoztak, és ezt a nép is tudja. 
Sokan jönnek keresni a csodatévőt, talán még többen, mint akik előzőleg hallgatták. Valószínű-
leg sokan szóltak a rokonságban, szomszédságban, hogy itt egy csodatévő jó ember, és meg-
sokasítja a mindennapi betevőt – teljesen ingyen. Szuperkedvezményes akció van a helyi áru-
házban, érdemes feltölteni a készleteket.   
Első koppanás: a csodatévő nincs a helyszínen – jelenre fordítva: itt már kifogyott az ingyen 
készlet. Gyerünk utána, hátha még a szomszéd kerületben… Mennek is – hajókkal és nagy szaty-
rokkal. 

Valószínűleg nem értették a beszédet, és nem értették a kenyérosztás mibenlétét és jelentősé-
gét sem… És úgy tűnik, az apostolok sem. Az Írás konkrét információi erősen hiányosak, csak 
eddigi ismereteink alapján következtethetünk. Jézus továbbküldte az apostolokat, megelőzve 
az értelmetlen beszélgetéseket, vagy csak gondolkodni egy éjszakára – amikor a vízenjárás 
csodája is történt vagy történhetett. Ez az ő ügyük – Jézus és a 12 ügye: veletek vagyok, itt 
vagyok, én vagyok… 

Ő meg, ha egyedül távozott – ez hangsúlyos és megírt dolog, hogy hová és hogyan nem – 
feltehetően imádkozni ment. Hogy újra csak megbeszélje a Mennyei Atyával: nem váltotta be 
a „csoda” a kívánt hatást. Nem jó irányba vitt. Mit kell tenni? A kenyérszaporítás-kenyérosztás-
osztozás-élelmiszerszaporodás csodája: a mindennapi kenyeremet megtöröm, azaz megosz-
tom, amim van. A „nektek is jusson” és „így kell cselekednetek hasonló helyzetekben” nem a 
hitet és a hitet követő cselekvést mozdította elő, hanem a spájzolást.  

Mit kell hát cselekednünk? – hangzik a nép kérdése. Jézus válasza nagyon rövid – itt a második 
koppanás: higgyetek! És tudjuk, hogy a hit cselekedetek nélkül halott. Tehát hasonlókat csele-
kedjetek ott, ahol vagytok, ahová valók vagytok. 

Nem a sztár-papot, a csodatévő uralkodó-jelöltet kell fizikálisan követni, hanem hittel csele-
kedni, amire tanított. 

Az örök élet igéi a mindennapok igéi – hisz az örök élet már megkezdődött. Ha a kenyér Jézus 
szinonímája, akkor a mindennapi kenyér Jézusra utaltságunknak számunkra is „kézzel fogható” 
megjelenése. A mindennapok hozzáigazítása az Atya akaratához, amire Jézusnak is mint való-
ságos embernek szüksége volt. Kérjük és adjuk is a mindennapit! 

Pálinkás Orsi-Laci, Budapest 
  



2026. április 21., kedd Jn 6,30-35 

A nagyon pörgős és a megszokottnál lassabb időszakokban szoktam azon gondolkozni, hogy 
„mi tart életben ma?”. Család, kapcsolatok vagy esetleg inkább a határidők, teljesítmény-
kényszer és elismerés? Ezek mind olyanok, mint a manna: szükségesek, mert nélkülük nehéz 
élni, de nem adnak önmagukban életet. Pontosan ebből indul ki a nép is, amikor Jézust kérdezi: 
„Milyen jelt mutatsz?”. Ők egy egyértelmű, jól felismerhető biztosítékot akarnak – olyat, mint 
a manna. Valamit, amit meg lehet fogni, amire rá lehet mutatni: „Ez az. Itt van. Működik.” 

Könnyen beleragadunk abba, hogy régi élményekből, korábbi megtapasztalásokból élünk: 
„régen jobban ment”, „akkor közelebb voltam Istenhez”. Jézus arra hív, hogy a jelenben is 
keressük az Istennel való kapcsolatot, ne csak emlékekből és a múlt csodáiból táplálkozzunk. 
Az Atya nem egy múló, alkalmi kapcsolódást szeretne, hanem olyat, amely túlmutat a fizikai 
szükségleteinken és belső irányt, értelmet, tartást ad. 

A nép válaszában azonban továbbra is jól látszik az emberi természetünk. Vágy az állandóságra; 
többre van szükségük, mint pillanatnyi megoldásokra. Ugyan-akkor ezzel még mindig a földi 
életben maradunk: hogyan tudná ez a kenyér biztosítani az életüket itt és most – mindig. Jézus 
azonban ennél mélyebbre hív, a történet így válik maivá: nem az a kérdés, kapunk-e mannát, 
hanem hogy felismerjük-e az élet kenyerét, aki ott van velünk a hétköznapokban is. 

Földiák Miklós, Budapest 
  



2026. április 22., szerda Jn 6,35-40 

 

Rohan a világ. Mindent arra építettünk ki, hogy időt spóroljunk magunknak. A közlekedést, a 
kommunikációt felgyorsítottuk, az életünket összesűrítettük. És még így is azt érezzük, hogy 
mindig rohanunk és nincs elég időnk. Ráadásul ez a felgyorsult életmódunk nemcsak önma-
gunknak rossz, hanem a környezetünknek is. Ma van 2026. április 22., a Föld napja, így ma 
különösen jó odafigyelni, hogyan viselkedünk magunkkal és a teremtéskor ajándékba kapott 
Földdel. De mégis, hogyan kéne jól/jobban élni az életünket? 

Azt hiszem, a lelassulás, elcsendesedés egy jó módszer lehet erre. Persze erre is IDŐT kell szán-
ni, de szerintem nagyon megéri. Akár 5-10 perc csönd vagy beszélgetés az Istennel nagy meg-
nyugvást tud jelenteni számomra. Csak pár perc a napodból, amit szerintem abszolút érdemes 
rászánni. Én esténként szoktam erre egy kis időt áldozni, de a reggeledet is ugyanúgy feldob-
hatja. 

Na és itt kapcsolódnék valahogy az evangéliumhoz. Ugyan nem olyan hosszú ez a szakasz, de 
három kulcsmondat van, ami különösen megtetszett, és ezért ki is emelném őket: 

„Aki hozzám jön, többé nem éhezik, s aki bennem hisz, nem szomjazik soha.” 
Szerintem ezen nem sok mindent kell magyarázni, számomra egyszerűen annyit jelent, hogy 
ha Jézusban hiszünk, és időt töltünk Vele, azzal csak jót teszünk magunknak. 

„Annak, aki küldött, az az akarata, hogy abból, amit nekem adott, semmit el ne veszítsek.” 
Itt lehet megint kapcsolódni a Föld napjához. Ezt ajándékba kaptuk az Atyától, és gondoznunk 
kell, vigyáznunk kell rá. 

„Mert Atyámnak az az akarata, hogy mindenki, aki látja a Fiút és hisz benne, örökké éljen, s 
feltámasszam az utolsó napon.” 
Ehhez már tényleg nem sokat tudok hozzátenni, ez szerintem egy teljes értékű magyarázat 
arra, hogy miért érdemes jézusi életet élni. Mindemellett ehhez maga a Bokor is hozzásegít, 
amiért nagyon hálás vagyok, hogy ilyen környezetben nőhetek fel. A közösségi találkozók, 
közösségi programok óriási lelki feltöltődést tudnak adni. Ez egy kincs. Hát használjuk ki! 

Bajnok Lilla, Budapest 
  



2026. április 23., csütörtök Jn 6,44-51 

 

Örökké élni… az milyen lenne? Az első gondolatom erről az volt, hogy rettenetes. Időben 
létezünk, elképzelhetetlen számunkra az időtlenség. A szívdobbanásaink az életünk metro-
nómját adják, valahol mindent ehhez viszonyítunk. Aki koncertezik, tudja, hogy milyen nehéz 
jó tempóban elkezdeni valamit, ha az izgalomtól a szokásosnál gyorsabban ver a szívünk. Ha 
valami jó élményben van részünk, akkor vágyunk arra, hogy az az érzés örökké tartson, de való-
jában pont attól lesz a jó érzésünk, hogy a jónak egyszer vége lesz. Vége van a legjobb könyv-
nek, zenének, nyaralásnak… és vége van a legjobb életnek is. Végtelenben csak az Isten létezik. 
A bolygók és maga az univerzum is véget ér egyszer. 

Következésképpen szerintem nem is azért kell „enni a mennyből alászállott élő kenyérből”, 
hogy örökké éljünk, hanem azért, hogy a véges életünkhöz erőt meríthessünk. Akár a fizikai 
tápanyagból, akár szellemi vagy lelki táplálék formájában. Minden szívdobbanásunk egy lehe-
tőség arra, hogy valami jót teremtsünk a világban, amivel mások életét gazdagabbá, öröm-
telibbé tehetjük, vagy egyszerűen csak kevésbé szörnyűvé. Talán épp ez a jót teremtő potenciál 
az ajándékunk a Jóistentől. 

Ha valóban van életünk a földi pályafutásunk után, az azt jelenti, hogy az Isten befogad bennün-
ket is a maga végtelenségébe, ahol mindannyian egyek lehetünk. Azokkal is, akiket az életünk-
ben nagyon szerettünk, és azokkal is, akiket nagyon nem. Hát csak ebben a tudatban akarjunk 
rosszat egymásnak: „[végül] mindnyájan Isten tanítványai lesznek”. 

Bajnok Kristóf, Budapest 
  



2026. április 24., péntek Jn 6,52-59 

 

„Aki eszi az én testemet és issza az én véremet, az bennem marad, és én őbenne.” 

Bele szoktam-e gondolni abba, mekkora ajándék az Oltáriszentség? Hogy Jézus ilyen „kézzel-
fogható” módon is velünk maradt a földön, és nem „csak” lélekben. (Pedig már azért is bőven 
hálásak lehetünk…) 

A szentáldozásban Jézus önmagát adja, hogy találkozhassunk vele („bennem marad, élet lesz 
bennem”). Van-e bátorságom nyitott szívvel befogadni, úgy, hogy tényleg átformálhassa az 
életemet?  

Van-e helye Jézusnak a szívemben, vagy tele vagyok minden mással, ami kiszorítja: bűnökkel, 
rossz szokásokkal, olyan dolgokkal, amikhez ragaszkodom, pedig nem is annyira fontosak, de 
miattuk már nincs helye annak, hogy az Úr kegyelmei valójában működésbe léphessenek az 
életemben. 

Mennyire veszem komolyan Jézus ígéreteit az Eucharisztiával kapcsolatban: ha nem éltek vele, 
nem lesz élet bennetek, ha igen, bennem maradtok, és én tibennetek? Nem mindegy… 

Hogyan élek ezzel a legszentebb ajándékkal? Megteszek-e mindent, hogy tisztán, nyitott szívvel 
vegyem őt magamhoz, teret engedve a kegyelmeinek, vagy csak megszokásból, szinte hitet-
lenül áldozom, fájdalmat okozva neki bizalmatlanságommal és langyosságommal? 

Vianney Szent János mondta, hogy nincs nagyobb dolog az Eucharisztiánál, mert ha lenne, az 
Isten nekünk adta volna.  

Örüljünk ennek az ajándéknak, fogadjuk hálásan és nyitott szívvel minden egyes alkalommal! 

Czibolya Edit, Budapest 
  



2026. április 25., szombat Mk 16,15-20 

 

Jézus feltámadása után megjelent tanítványainak, és felszólította őket, hogy hirdessék az evan-
gélium örömhírét. Parancs ez, lelkesítő felszólítás, vagy egy kérés egy kis rejtett fenyegetéssel? 
Nem mindegy, hogyan olvassuk. 

Nem szabad elfelejtenünk, mihez vezetett a történelem során a keresztények misszionárius 
vakbuzgósága: háborúkhoz és népírtáshoz. Kereszttel és karddal „térítették” vagy ölték meg 
népek ezreit Amerikától Afrikán át Ázsiáig, a keresztes háborúk kezdetétől a gyarmatosításig 
az egyetlen, igaz hit nevében. Ez az egy mondata Jézusnak átrajzolta az egész etnikai-vallási 
világtérképet.  

Ennél biztosan szelídebb és egyszerűbb Jézus üzenete: Menj, és éld az életedet tanításom 
szerint! Az új élet nem marad rejtve. Az emberek meglátják rajtatok, hogy kik vagytok. Nem 
kell mindenkinek hangosan térítenie. Elég (lenne) a hétköznapokban hiteles kereszténynek 
lenni, példát mutatni. Például egy vitában állást foglalni, segíteni annak, aki segítséget kér, időt 
és energiát áldozni másokra, kifelé élni, nem csak önmagunkra fókuszálva.  

Istenem, szabadíts meg a félelemtől és más korlátaimtól, hogy tanításod szerint élhessek, és 
másoknak példát mutathassak! Add, hogy döntéseimben különbséget tudjak tenni a valódi hit, 
a szeretet útja és az önérdekű „keresztes hadjáratok” között! 

Böhm Janka, Eichstätt 
  



2026. április. 26., vasárnap Jn 10,1-10  

 

Csodás ígéret! 

Biztosan ismeritek a jó pásztor történetét, amikor Jézus azt mondja magáról: „Én vagyok az 
ajtó.” Az ajtó két külön teret összekötő nyílás. Jelen példázatban két világot választ el egymás-
tól. Aki rajtam megy be, mondja Jézus, az megtartatik. Ebből a szóból származnak a szabadító, 
szabadítás, üdvözítő, üdvösség – jézusi szavak. Tehát aki ezen a kapun, Jézuson „megy be”, az 
találkozik a szabadítással, üdvösséggel, magával Jézussal. Ki ne vágyna egy ilyen meleg akolba 
bemenekülni a farkasokkal teli kinti világból?! 

Én mindig meglepődöm, ha bemutatkozom valakinek, és 15-20 perc múlva néven szólít. Bizo-
nyára magamból indulok ki, mert én elfelejtem a másik nevét. Micsoda megtiszteltetés az, 
hogy Jézus mindnyájunkat ismer, név szerint! Vagyis teljes valónkat, igazi énünket. Tudja, ki 
vagy, ki vagyok, mit gondolok, mi a vágyam. Ha belegondolok, csodás érzés, de kicsit ijesztő is. 
Hiszen kinek ne lenne olyan gondolata, amiről azt hiszi: Na, jobb, ha ezt senki nem tudja meg. 
Ugyanakkor megnyugtató érzés is: már születésem előtt ismert, tudja a gondolataimat, félel-
meimet, örömeimet, vágyaimat, reményeimet. 

Előttem halad, és néven szólítva reméli, hogy felismerve a hangját, követem. Feltételezi, hogy 
idegen hang után nem megyek. Nem megyek? Nem mégy? Honnan tudod, hogy idegen mezőre 
tévedtél? Onnan, hogy nem ad belső békét az a hely, nincs harmónia sem kívül, sem belül. A 
jó pásztor utánad megy, ha elténferegtél, és újból neveden szólít. Azt ígéri, „ha valaki rajtam át 
megy be, az megtartatik, bejár és kijár, és legelőre talál”. Ez azt jelenti, hogy az ember jön-megy 
az élet különböző részein, és valahol mindig legelőt talál. Vagyis az életed minden fordulatában 
jelen van Jézus, az életed minden fordulatában megtalálhatod őt, a nehézségekben és az örö-
mökben egyaránt, a munkahelyen és a családban is. Az élet egy egész, ahol fel-alá járunk, és 
bármerre visz is az utunk, ott Jézus elérhető. Csodás ígéret! 

„Én azért jöttem, hogy életük legyen, sőt bőségben éljenek”, mondja Jézus. (Itt a második 
csodás ígéret!) Mit jelent ez, kérdezheted. Szerintem testi és lelki bőséget. Egy rosszindulatú 
ember egyszer gúnyos megjegyzést tett a negyedik gyermekünk születésekor: „Minek ennyi 
gyerek? Azt fel is kell tudni nevelni, etetni kell, megadni neki mindent.” Azt válaszoltam neki, 
kissé bugyután, hogy ne aggódj, amíg tudunk nekik túrórudit venni, addig nincs baj. Azóta kicsit 
kibővítve most azt mondanám: azzal, hogy mi, a szülők szeretjük egymást, a legtöbbet adhatjuk 
gyermekeinknek. Ha kapcsolatokat is „biztosítunk” nekik, azzal megkoronázzuk, amit adha-
tunk. Isten iránti hálával elmondhatom, hogy most már az unokáknak is jut túrórudira, és bővel-
kedünk testvéri kapcsolatokban is. Kell ennél több? 

Kálmán Márta, Budapest 
  



2026. április 27., hétfő Jn 10,11-18 

 

„A béres azonban, aki nem pásztor, akinek a juhok nem sajátjai, otthagyja a juhokat és elfut…” 

Te vajon mire vigyázol jobban: a saját holmidra, vagy arra, amit kölcsönkaptál? A saját könyved-
re vagy a könyvtárira? Csak a saját gyerekedért ugranál vízbe, hogy megmentsd az életét, vagy 
a rád bízott csemetéért is? Ha sziklaszilárd „elvek embere” vagy, akkor könnyen rávágod: egy-
formán vigyáznék mindkettőre, és akár életemet adnám egy idegen vagy árva gyerekért is! De 
a gyakorlat mégis azt mutatja, hogy a könyvtári könyvek hamar „elvesznek”, a szülő nélkül 
maradó gyerekeknek pedig cudar sors jut osztályrészül… 

Jézus a nyájajuhász, aki sajátjaként szereti juhait. Ismeri övéit, és övéi is ismerik őt, aki életét 
adja juhaiért. Nagyon szép ez a kép, keressetek rá, tele van ennek giccses változataival az inter-
net: Jézus, a jó pásztor. De mit tanít nekünk ez a kép a mai világban? Talán azt, hogy higgyünk 
Jézusban, az életét értünk odaadó jó pásztorban, és akkor aztán meg vagyunk váltva, halleluja? 
Esetleg azt juttatja inkább eszünkbe, hogy Isten mindnyájunkat számon tart és gondunkat 
viseli, vallástól függetlenül, hiszen mindnyájan az ő juhai, sőt gyermekei vagyunk, még ha talán 
más-más akolból származunk is? Netán azt tanuljuk meg belőle, hogy nekünk is jó pásztorrá 
kell válnunk, aki gondját viseli a rábízottaknak, és nem fut el a bajban, mint egy gyáva béres? 

Bajnok Dániel, Budapest 
  



2026. április 28., kedd Jn 10,22-30 

 

A zsidók nyíltan felteszik a kérdést Jézusnak: vajon ő-e a Messiás? Jézus egészen mást ért ezen 
a szón. Válaszában saját kilétére mutat rá. Jézus eddig is azon az úton járt, haladt, amelyet a 
Mennyei Atya kijelölt számára. Jézust azok fogadják el, akik nyájához tartoznak. Jézus olyan 
Messiás, aki örök életet ad nekünk. Mint erős pásztor, örökre megőriz minket. 

Hiszen ő egy az Atyával. Bennünket, követőit senki el nem ragadhat kezéből. Ő ismer bennün-
ket, mi is igyekszünk minél jobban megismerni, hiszen hozzá tartozunk. A zsidók saját messia-
nizmusukból kiindulva provokálják Jézust. Jézus a Mennyei Atyával való egységből válaszol. 
Nem értik, nem érthetik meg, mert ehhez másképpen kellene gondolkodniuk. 

Jézus, mint erős pásztor, megőriz bennünket, és örök életet ad. Mi is, ha egységben vagyunk 
Jézus és a Mennyei Atya akaratával, ha hallgatunk Jézus szavára, akkor vele élhetünk. Ilyen 
erős, szoros egységben legyünk Jézussal, és akkor semmilyen erő nem tudja megszüntetni 
kapcsolatunkat. Hiszünk az örök életben. Jézus mondja: juhaimnak-követőimnek örök életet 
adok. Tudjuk, hogy földi életünk véget ér. Ha követjük a föltámadott Krisztust, ő vezet el 
bennünket oda, a mennyországba. Szintén Szent János apostol írja a Jelenések könyvében: 
„Letöröl szemükről minden könnyet. Nem lesz többé halál, sem gyász, sem jajgatás, sem fáradt-
ság, mert az elsők elmúltak.” Jel 21,4. 

Jézus Krisztus ismer bennünket. Látja szándékainkat, bensőnket, törekvéseinket, jobban, mint 
mi magunk. Ez lehet egyszerre megnyugtató, de lehet félelmetes is. Lehet egyszerre vonzó és 
taszító is. Minden életközösség a vonzódással kezdődik. Ám igazán akkor válik tartóssá, ha a 
tagok a kisközösségben, egy barátságban, vagy a hitvestársak a házasságban nemcsak egy-
mással, de önmagukkal is találkoznak. Húsvét negyedik vasárnapja után vagyunk. Imádkozzunk 
papi, szerzetesi és szerzetesnővéri hivatásokért. Jézus ma is a családokból, az egyházközségek-
ből, a kisközösségekből, a lelkiségi mozgalmak tagjai közül és az egyházi iskolákból hívja a 
fiatalokat a különböző hivatásokra. Nemcsak Jézus Krisztus formálja őket, de az egész keresz-
tény közösség, annak szinte minden tagja. Imádságban kérjük az aratás urát, küldjön munkáso-
kat aratásába! 

Tóth Miklós plébános, Rábatamási 
  



2026. április 29., szerda Mt 11,25-30 

 

Jézus az Atya szívét tárja fel ebben a szentírási szakaszban. Olyan Istent mutat, aki nem elvárá-
sokkal és terhekkel közelít hozzánk, hanem kapcsolatot kínál. A mai ember gyakran teljesít-
ményben méri önmagát. Határidők teljesítése, megfelelési kényszer, és állandó bizonyítási 
vágy között él.  

Jézus azonban azt mondja: „Jöjjetek hozzám mindnyájan, akik fáradtak vagytok!” Jézusnak ez 
a hívása ma is érvényes, amikor a túlterheltség és a belső kimerültség mindennapos tapasztalat.  

Az Atya nem a mindent tudókhoz szól. Azokhoz szól, akik merik bevallani fáradtságukat és szük-
ségüket. Jézus igája azért könnyű, mert szeretetből fakad: nem elvesz, hanem megtart. A vele 
való kapcsolat nem szünteti meg a gondokat, de új módon hordozhatóvá teszi őket.  

A szelídség és alázat, amelyre tanít, nem gyengeség, hanem belső szabadság: annak felismeré-
se, hogy nem egyedül kell mindent megoldanunk. A mindennapokban ez azt jelenti, hogy teret 
adunk az imának, a csendnek, az irgalomnak – önmagunkkal és másokkal szemben. Így válik 
Jézus ígérete valósággá: „lelketek nyugalmat talál.” 

Hol próbálok „okosabb lenni” Istennél? 
Kérem-e Istent gyermeki bizalommal, vagy mindent magam akarok megoldani? 

Milyen terhet hordozok most? 
Vajon ezt Jézus tette rám, vagy én vettem magamra mások elvárásai miatt? 

Hogyan tekintek Istenre? 
Követelő Úrként vagy szerető Atyaként, aki pihenést kínál? 

Engedem-e, hogy Jézus velem együtt hordozza az életem terheit? 
Van-e időm csendben odamenni hozzá imában, őszintén? 

Gyűrű Ferenc plébános, Lövő 
  



2026. április 30., csütörtök Jn 13,16-20 
 

A mai szentírási szakasz megértéséhez szükséges a Jn 13,12-15. vers elolvasása is. Jézus az 
utolsó vacsora előtt megmosta tanítványai lábát. Nem a fejüket mosta meg, nem fegyelmezte 
őket. Az alázatra adott példát.  

Papi életem során sokszor jelentett nehézséget nagycsütörtökön 12 férfit összeszedni, akik 
hajlandóak voltak megmosatni a lábukat. Hogy mit jelent a lábmosás érzése, azt akkor éltem 
át, amikor beteg édesanyám lábát megmostam. Jézus letérdelt az apostolok előtt és meg is 
törölte megmosott lábukat. Péter méltatlannak tartotta magát, nem akarta, hogy Jézus meg-
mossa őt. Jézus válasza: akkor nem tartozol hozzám. Szalmaláng természetű Péter erre kérte, 
hogy ne csak a lábát, hanem a fejét és a kezét is mossa meg. Egész lényével Jézushoz akart 
tartozni. Jézus nyitott volt mindenki felé. Fogadta Nikodémust éjnek idején, betért vendégség-
be Zakeushoz a vámoshoz, szóba állt a szamariai asszonnyal, megmentette a házasságtörésen 
ért asszonyt. Azonosult a szükséget szenvedőkkel. 

Jézus előre látta az utolsó vacsora utáni eseményeket: Júdás árulását, Péter tagadását, az apos-
tolok szétszaladását. Jól tudta, hogy mi lakik az emberben. Júdásnak esélyt adott: Tedd meg 
gyorsan, amit tenni akarsz. Figyelmeztetés volt. Barátjának nevezte akkor is, amikor a szeretet 
jelével, csókkal árulja el. Figyelmeztette a magabiztos hősködő Pétert: Meghalsz értem? Mire 
a kakas megszólal. háromszor tagadod le, hogy ismersz engem. Egyetlen éjszakát nem bírt ki.    
Jézus mindent előre látott. Azt is, amiért jött: értünk szenvedett és halt meg, hogy nekünk örök 
életünk legyen. Teljesítette a küldetést. Nyugodtan ajánlotta Atyja kezébe a lelkét. Tudta, hogy 
a feltámadás vár rá. 

Jézust én egyetlen Mesteremnek hívom, akitől mindig lehet tanulni. Olyan örök érvényű példát 
adott, amilyent ennek a világnak a vezetői nem gyakorolnak. Amit Jézus tett, azt kell tenni 
nekünk is: szeretettel lehajolni az elesettekhez, vigasztalni a szomorúakat, a legértékesebbet 
időnket áldozni embertársainknak. A mai rohanó világban különösen fontos, hogy le tudjunk 
lassulni, oda tudjunk figyelni egymásra. Szolgáljunk az uralkodás helyett. Ez tesz igazán bol-
doggá.  
Milyen könnyű külső alapján megítélni valakit! Egy ifjúsági MÉCS lelkigyakorlaton történt meg 
velem. Volt egy lány, aki szakadt farmerban bakancsban jelent meg és a földre ült. Gondoltam, 
hogy sok bajunk lesz vele. Bemutatkozáskor elmondta, hogy kilencen vannak testvérek, ő 
neveli kisebb testvéreit, és mennyire örül, hogy el tudott jönni a lelkigyakorlatra, hogy kipihen-
je magát, és fel tudjon töltődni lelkileg. Elszégyelltem magam, és egy adott pillanatban bocsá-
natot kértem tőle. Zavarba jött. Őtőle még pap nem kért bocsánatot.  
Pécsi egyetemisták tettek egy próbát karácsony előtt. Egy fiú és lány plébániákra csengetett 
be, hogy szállást kérjen. Különféle tanácsokat kaptak, hogy menjenek a Karitászhoz, illetve a 
hajléktalan szállóra. Istállót nem javasoltak nekik, de személyes segítséget sem kaptak. Még 
komolyabb meghallgatást sem.  
Pozitív példa is van. Budapesten a 4-es 6-os vonalán kéregetett egy koldus. Szóba elegyedett 
vele egy férfi, étellel kínálta. Egy idő után megkérdezte a férfi: Melyik villamosra vár? A 6-osra. 
Már kettő elment. Megértette, hogy emberszámba vette, figyelmével és idejével ajándékozta 
meg. 

Nyitott vagyok-e Isten és embertársaim felé? 

Van-e bennem alázat? 

Milyen önkéntes szolgálatot vállalok? 
Butsy Lajos plébános, Levél 

https://szentiras.hu/biblia/ruf/JHN/13


2026. május 1., péntek Jn 14,1-6 

 

Érdekes felszólítással kezdi Jézus a búcsúbeszédét. Felszólítja a tanítványokat, hogy ne nyug-
talankodjanak. Az előzményekben arra hivatkozik, hogy el kell mennie. Ugyanakkor felszólítja 
őket, hogy higgyenek az Atyában és őbenne. Egy szintre emeli magát az Atyával. Elmenetelről 
beszél, azért megy el, hogy helyet készítsen nekik Atyja országában. Felmerül ezekben a tenye-
res talpas, földön járó kétkezi munkásokban a kérdés: miért kell előre mennie Jézusnak helyet 
készíteni, ha a mennyben sok hely van. Nem mehetnének együtt? Mit jelent a hely készítés? 
Be kell jelentkeznie Jézusnak az Atyánál, vagy be kell mutatni az apostolokat? Az Atya mondja 
meg, hogy ki hova kerül. Jézus feltételezi, hogy a 3 év tanítás alatt megismerték Jézus útját, 
ahova menni készül. Itt jelentkezik Tamás apostol emberi gondolkodása, aki rákérdez, hogy hova 
megy Jézus, és ők hogyan jutnak oda. Jézus válasza komoly teológiai felelet, amely a jelenkor 
emberét is erősen elgondolkoztatja, hitét próbára teszi arról, hogy hogyan juthatunk el a 
mennyei Atyához. Jézus válasza: én vagyok az út, az igazság és az élet. Senki sem jut az Atyához 
csak énáltalam. 

Nekem mit jelent Jézus útján járni? Nehéz erről írni. Hálás vagyok, hogy mélyen vallásos család-
ba születtem bele. Édesanyám, ahogy megtudta, hogy létezem, a Szűzanya kezét fogta, és oltal-
mába ajánlott. Kiskoromban kijelentettem, hogy újra fogok születni, fiú és pap leszek. Érdekes 
volt az „első áldozásom” is. Egyik vasárnap édesanyám miséről boldogan jött haza, magához 
ölelt és boldogan mondta: hoztam neked Jézust és rám lehelt. Mélyebb nyomot hagyott 
bennem, mint a tényleges első áldozás. Tinédzser koromban sem fordultam el Istentől. Termé-
szetes volt, hogy édesanyámmal takarítottam a templomban és énekelgettem a kóruson. 
Középiskolás koromban kollégista voltam Esztergomban. A bazilikában találkoztam több 
osztálytársammal, akikkel később együtt mentünk templomba. Felnőtt életemet is megjelle-
gezte a Krisztussal egybekapcsolt élet. Voltak nehézségek az életemben, de nem lázadtam 
ellene. Védőnői munkámat is ebben a szellemben végeztem 20 éven át. Majd a teológiát 
elvégezve hitoktató és kántor voltam 25 évig. Nagyon szerettem tanítani. Életem legszebb 
élménye volt. Három fiatalt segítettem hivatásának felismerésében és kibontakoztatásában, 
akik ma is aktív papok. 

Mit jelent számomra Jézus útján járni? 

Élő-e a hitem? 

Vágyódom-e a mennybe? 

Kiss Attiláné Erzsi hitoktató, Levél 
  



2026. május 2., szombat Jn 14,7-14 

 

Életünk egyik legszebb, legmeghatározóbb, legnehezebb feladata: igazán megismerni önma-
gunkat, Jézust, Istent, a teremtett világot. Vajon akarjuk e igazán, teszünk e minden nap érte, 
hogy minél jobban megéljük, Jézussal, a teremtett világgal azt az egységet, melyről tanít 
bennünket? 

„Isten megteremtette az embert, saját képmására, az Isten képmására teremtette őt, férfinak 
és nőnek teremtette őket.” 

Istennel való önazonosságunkat nyelvünk is őrzi. Biztosan mondták szinte mindenkinek kisko-
rában, hogy Ten Te Baba, Ten Te. 
De mit is jelent ez valójában? 
Azt, hogy Isten vagy te, gyermek, egy vagy a Mindenséggel. 
Isten szavunk szótöve Ten, Tenről szóló földi, felfogható, megtapasztalható tudás a Tan. Régen 
az elemi iskolában minden tantárgyban benne volt ez a tudás, ezért is nevezték így: számtan, 
mértan, nyelvtan, földtan, hangtan, sejttan, hittan. És aki ezt a tudást kiárasztotta, ő volt a 
Tanár. 

De ki is igazából Isten, akihez hasonlatosak vagyunk?  

Nehéz szavakba, formákba önteni meghatározását, mert sokszor emiatt egy torz istenképünk 
keletkezik. A legmegfelelőbb szavak talán a végtelen, örökkévaló, tökéletes, ő a lét. Tökéletes, 
mert minden benne foglaltatik. Ő az egyetlen forrás, melyből minden származik, még az is, 
amit elménk sokszor rossznak lát a világban. Minden tulajdonság benne van, ezért felismerhe-
tő benne az atyai, anyai oldalának megnyilvánulása is, melyet a különböző vallásokban ábrá-
zolnak és tisztelnek. Természetes vágy, hogy az ember szeretné Istent emberközelben tudni, 
érezni, ábrázolni. A probléma akkor van, amikor az Atyát szakállas, felhőkön ülő idős férfiként 
lefestjük, s már emberként is kezeljük, emberi szintre korlátozzuk, és jönnek azok a gondolatok, 
hogy Isten rosszat akar nekem, haragtartó, bosszúálló, ki kell engesztelni, és ez egyre távolabb 
visz minket az igazi megismerésétől. S ebből a helytelen istenképből születhettek olyan vallási 
torzulások is, amikor erőszakos keresztény hittérítő hadjáratok indultak, s akár az egyház nevé-
ben máglyán égettek meg embereket.  

A szavak önmagukban jelentéktelenek, filozofálhatunk sok mindenről, beszélhetünk valakinek 
a szerelemről, a sóról, a mézről, mindaddig, amíg nincs személyes megtapasztalása, nem tudja 
igazán, mit is fejez ki. És ez a lényeg, Istent meg kell tapasztalni, nem kell keresni a világban, 
mert nem rajtunk kívül, hanem bennünk létezik, és mi őbenne, egyek, elválaszthatatlanok 
vagyunk egymástól.  

Szánjunk időt az elcsendesedésre minden nap, hogy az Istennel való egység erőt tudjon adni 
nekünk, mely fizikai testünkben fizikai erőként, lelkünkben lelki erőként, elménkben akarat-
erőként, szellemünk szintjén teremtő erőként jelenhet meg! 

Budai Sándor-Mezőőrs 
  



2026. május 3., vasárnap Jn 14,1-12 

 

„A szavakat, amelyeket hozzátok intézek, nem magamtól mondom, és a tetteket is Atyám 
cselekszi, aki bennem van. Higgyétek el, hogy én az Atyában vagyok, és az Atya énbennem. Ha 
másért nem, legalább a tetteimért higgyétek!” 

Jézus az út az Atyához. Szavaiból, cselekedeteiből meg kell ismerniük az Atyát, mivel ő egy-
lényegű vele. 

Ahogy telik földi életének ideje, Jézus egyre jobban beavatja küldetésébe a tanítványait. Nem-
csak nekünk nehéz lecke fölismernünk Jézusban a Mennyei Atyát, a teremtő és üdvözítő szán-
dékot. Azt hihetnénk, a kortársaknak könnyebb volt Jézust megismerni a cselekedeteiből. Ő 
nem emberi számításból tette, amit tett, hanem a Mennyei Atya akaratából, aki mindannyiun-
kat vár, és magához szeretne ölelni. Nekünk is csak Jézus szavait kellene értelmeznünk, a tetteit 
utánoznunk, mert ez jelenti az utat az Atyához.   
A mi Istenünk nem távoli hatalmasság – tanítja Jézus egész küldetésével. Kétezer év alatt a 
saját fejünk után menve úgy körülbástyáztuk magunkat a biztonság, kényelem, önmegvalósítás 
kellékeivel, hogy nem látjuk a fától az erdőt. Ajándékba, kérés nélkül kaptuk az életet a Terem-
tőtől, ezt a széles világot, amely hol elkápráztat, hol nyűgökkel terhel. Csak Jézus szavait kellene 
megértenünk, megfogadnunk, és tetteit kellene követnünk, hogy megtaláljuk célunkat: oda-
találjunk a Mennyei Atyához. 

Ő mégiscsak mindenható: ha a maga valóságában mutatkozna, az megrettentő lehetne… De 
Jézus a Teremtő hozzánk hajló arcát, nem a mindenható, hanem a mindent ingyen adó termé-
szetét mutatja meg. Ezért kell Jézust minél jobban megismernünk a Szentírásból, a szent 
hagyományból és a vele foglalkozó olvasmányokból. Jézus világossá teszi, hogy ő és az Atya egy 
lényeg. 

Természetesen a világ csodáit minden ember értékeli. De a benne rejlő isteni adományt az 
emberi dölyf nem engedi észrevenni. A hit az, amin fordul, hogy fölismerjük-e a dolgok mögött 
a Teremtőt. Jézus is ezzel nyitja és zárja a hittanórát: „Higgyetek Istenben, és higgyetek én-
bennem!... Higgyetek nekem, hogy én az Atyában vagyok, és az Atya énbennem van.”  

Ezzel a beléje vetett hittel tudjuk megtenni az ő cselekedeteit. S talán még nagyobb tetteket 
is… A Szentlélek növelje bennünk a hitet, a vágyat, hogy minél jobban megismerjük a Fiú szavai, 
tettei által az isteni Lényeget! 

Benyhe Zsuzsa, Budapest 
  



2026. május 4., hétfő Jn 14,21-26 

 

A mai evangélium nemcsak Jézus parancsainak (igéinek) megtartására szólít fel, hanem meg-
hívást intéz az emberhez, hogy egy bensőséges istenkapcsolat részese legyen. Jézus szavai sok-
szor túlmutatnak viselkedési, erkölcsi előírásokon, és ebben a szentírási szakaszban is látjuk, 
hogy meghaladva az erkölcsi normákat, a szeretet belső dinamikáját tárja elénk. Aki belép eme 
Jézusi szeretet bensőséges dinamikájába, az új perspektívából látja önmagát, és a világ megér-
tésében is új távlatok nyílnak számára. Jézusnál a szeretet és a parancsok megtartása kölcsö-
nösen feltételezik egymást.   
Nem a parancs az első, hanem a szeretet, amelyből a parancs (ige) megtartása természetes 
következményként születik. A parancsok megtartása nem mechanikus cselekvés, külső megfe-
lelés, hanem az élet ritmusának harmonizálása Istennel. Annak a jele, hogy az ember engedi 
azt, hogy az Isten átölelje és átformálja életét. Aki szeret, az megnyílik, és aki megnyílik, abban 
Isten lakást vesz. Ezért ,,otthont veszünk nála” jelenti az Isten bensőséges jelenlétét az emberi 
lét mélységében, valamint mély egzisztenciális vigaszt is hordoz az emberi törékenység és 
bizonytalanság világában. Hiszen az Isten nem távoli szemlélője az emberi egzisztenciának, ha-
nem belső jelenlétével formálja a mindennapjaink döntéseit, gondolatait. Ez a jelenlét nem 
érzelmi eksztázisban mérhető, hanem a hétköznapok hűségében és csendes kitartásában. 
Júdás kérdése a mi kérdésünk is: miért nem nyilvánvaló Isten jelenléte a világ számára? Mert 
a világ látható, bizonyítható jelet akar, nem Jézuskövetést, békességteremtést. Mert a világ ott-
hontalanságra, békétlenségre és nem a szeretet megélésére hív. Mert a világ a látványosságra, 
az anyagi javak birtoklására, és nem az önzetlen másokért való életre hív.  

A Szentlélek ígérete biztosítja, hogy a Jézushoz fűződő kapcsolat élő maradjon. A Lélek nem új 
tanítást hoz, hanem az ige értelmét hozza a tudatosság fényére. A Lélek ajándéka biztosítja, 
hogy Jézus szavai ne maradjanak a múlt emlékei, hanem élő, értelmezett valósággá váljanak. 
A Lélek emlékeztető tevékenysége finom, csendes, nem tolakodó, mégis mélyen átalakító, 
szívet és értelmet megnyitó munka. Aki szereti Jézust, az befogadja a Lélek útmutatását. 

Hol tapasztalom az életemben Isten csendes jelenlétét, amely formál és átalakít? 

Milyen elvárásaim vannak Isten megnyilvánulásával kapcsolatban, és mennyiben hasonlí-
tanak Júdás kérdéséhez? 

Hogyan ismerem fel a Szentlélek csendes tanító munkáját a mindennapjaimban? 

Besze Imre, Budapest 
  



2026. május 5., kedd Jn 14,27-31a 

 

A búcsúbeszéd mai napra adott szövegében a békesség az alaptéma: „Békességet hagyok 
rátok. Az én békémet adom nektek. Nem úgy adom, ahogy a világ adja nektek” – mondja Jézus. 
A későbbiekben a béke mint ajándék többször is megjelenik, a feltámadt Jézus köszönti így 
tanítványait: „Békesség nektek!” (vö. Jn 20,19, Jn 20,21, Jn 20,26). 

Jézus egyértelműen megkülönbözteti az általa adott és az Atyától származó békességet attól a 
békétől, amit a világ nyújt. Történelmi ismereteinkből tudjuk, hogy a Római Birodalomban erő-
szakkal, katonai erővel igyekeztek fenntartani a békét, a lázadó mozgalmakat a lehető leggyor-
sabban letörték. A katonai fellépés és megtorlás sokszor túlzó volt, hogy elvegyék a kedvet a 
további lázadásoktól. Jézus nem ilyen nyugalmat és nem ilyen békét ad az embereknek és a 
nemzeteknek. Az ő békéje nem a hatalomgyakorlók által az elnyomottakra kényszerített nyuga-
lom. A történeti Jézus nem a hatalomgyakorló agresszorok elleni harcot hirdeti, sőt az ellenség-
szeretet aktív megélésére tanítja övéit. Jézus békéje fegyvertelen béke, mert küzdelme is 
fegyvertelen volt. Fegyvertelenül lefegyverző magatartásunkkal járhatjuk igazán az ő útját.  
Legyen szeretetünk akár az ellenséget is lefegyverző! 

Az ő békéjének alapja az emberek közti egyenlőség és az igazságosság. Ez a belülről vállalt és 
sugárzó aktív erőszakmentesség lesz örömünk forrása.  
A béke, a belső béke ajándék Istentől, ami aztán az elkötelezett tanítványokat, bennünket is 
bátor, kiállni tudó békességteremtőkké alakíthat. 

Milyen légkör uralkodik a környezetemben? Hogyan járulhatok hozzá a béke építéséhez a 
családomban, a munkahelyemen, az egyházi közösségemben és a tágabb társadalomban? 

Csizovszki Zsóka, Sopron 
  



2026. május 6., szerda Jn 15,1-8 

 

A szőlőtőről és a szőlővesszőkről szóló példabeszédben mélyértelmű tanítás rejlik az Egyházról 
mint a Krisztusban hívők és az őt követők közösségéről és mint Isten újszövetségi népéről. A 
példázat hallatán minden bizonnyal a választott nép és Isten kapcsolatára gondoltak egykor az 
emberek, mert a szőlő képe végigvonul az ószövetségi írásokban, a prófétai jövendölésekben 
és a zsoltárokban. Ezek szerint Izrael népe Isten szőlőskertje, szőlőültetvénye. Isten mindent 
megad a választott nép tagjainak a lelki növekedésre, ezért jogosan várja, hogy gyümölcsöt 
teremjenek. 

Jézus a zsidók körében elterjedt szőlőtő hasonlatot használta, amikor magáról és az őt követő 
emberekről tanított Izraelben. A szőlőtő nagyon elterjedt szimbólum volt. A Makkabeusok ide-
jében olyan pénzérmét verettek, amelyen Izraelt a szőlőtő jelképezte. A Biblia többször beszél 
az ószövetségi népről, mint az Úr szőlőjéről – nem titkolva azt sem, hogy a szőlő sokszor termé-
ketlen maradt, azaz a nép hűtlenné vált. A prófétákat, akiket a szőlő gazdája, Isten küld a nép-
hez, a gonosz munkások megölik, mert azt gondolják, hogy övék lehet a szőlő. De az a remény 
is megvan, hogy Isten új szőlőt fog ültetni, amely megtermi majd gyümölcsét. Ez akkor teljese-
dik be, amikor Isten elküldi Fiát a világba, aki az igazi szőlőtő. Életének feláldozásával termi 
meg a szeretet gyümölcsét. Jézus azt mondja: „Az én Atyám a szőlősgazda, aki megmetszi a 
szőlőt, hogy több gyümölcsöt hozzon.” Rámutat arra az Istenre, aki ismét kezelésbe veszi a 
szőlőt, nem hagyja magára, hanem azt mondja: megtisztítom, megmetszem: újból és újból 
gondviselője lesz a szőlőnek. Jézus mondja: „Én vagyok az igazi szőlőtő.” Ha azt mondja: „igazi”, 
akkor valószínűleg van hamis is. Néha azt gondoljuk, hogy a szőlőtőn vagyunk. Úgy véljük, a 
szülői házból hozott vallásosság, a templomba járás, a napi ima elég ahhoz, hogy a szőlőtőn 
legyünk. Ezek hamis gondolatok. Jézus az igazi szőlőtő. Ha benne van az életünk, akkor fog csak 
feltörni az élet forrása. Akkor valóban ő lesz számunkra a világosság, az üdvösség, az élet. A 
szőlővessző csak akkor terem, ha a szőlőtőkén van, ha egységben van vele. A gyümölcsből derül 
ki, hogy megvan-e ez az egység. Ha osztozunk, szolgálunk, békességet tudunk teremteni, ha 
kezünk simogat, szavunk buzdít és vigasztal, akkor láthatóvá válnak Jézusban termő gyümöl-
cseink. Jézus mondja: „Maradjatok bennem, akkor én is bennetek maradok. Aki bennem 
marad, az bő termést hoz.” Az legyen a célunk, hogy élő, napi kapcsolatban legyünk Krisztussal, 
igaz egységben a Szentlélek által. Legyünk élő szőlővesszők, legyünk az Egyház élő tagjai! 

Amikor Jézus igazi szőlőtőnek nevezi magát, akkor azt tanítja, hogy hozzá kell kapcsolódnunk, 
és őbenne kell jó gyümölcsöt teremnünk. A mennyei Atya jó szőlőtőként ültette el őt az embe-
rek világába, hogy hozzá kapcsolódva, belőle életerőt merítve növekedjünk lelkiekben, és 
éljünk Istennek tetsző módon. Jézussal mindenünk megvan, ami szükséges az istengyermeki 
élethez. Ő az élet, az üdvösség, az öröm és a boldogság közvetítője számunkra. Őbenne élet 
van, és ő az örök élet ajándékozója.  

Csizovszki Robi, Sopron 
  



2026. május 7., csütörtök Jn 15,9-11 

 

János evangéliumában az utolsó vacsorán történteknek és elhangzottaknak különösen nagy 
jelentősége van. Jézus a vacsora elején az apostolok lábának megmosásával egészen lealacso-
nyítja magát, egész idő alatt ott lebeg szeme előtt a másnapi, áldozatból vállalt kereszthalál 
árnya, el kell viselnie tanítványai értetlenségét, mégis szavaiból, gesztusaiból öröm, megelége-
dettség is sugárzik. Búcsúbeszédéből és imájából egyértelmű, hogy az Atyával való kapcsolata 
bensőséges és szoros, úgy értékeli, hogy tanúságot tudott tenni az Ő szeretetéről, és átadta 
barátainak mindazt, ami egyáltalán lehetséges volt. Ennek öröme tölti el, és a mai evangéliumi 
részben azt halljuk, hogy ezt az örömöt szeretné tanítványaiban is látni, és így az ő örömük is 
teljes legyen. 

Mindannyian tudjuk, hogy az örömnek több szintje, fokozata lehetséges. 

Sok olyan dolog van, ami örömmel, jó érzéssel tölthet el bennünket, ha megszerezzük: étel, 
ital, gazdagság, kényelem, hatalom, de ennél sokkal többet jelent az, amikor valakik örömet 
akarnak szerezni nekünk, valamivel meglepnek, megajándékoznak bennünket, kifejezik szere-
tetüket, odaadásukat irántunk. 

Nagyságrenddel örömtelibb annak átélése, hogy én szeretek másokat, adok a magaméból, 
szolgálok valakiket, és erre a megnyílásra, szeretetre viszontválaszt kapok. Ezt élem át a házas-
társi kapcsolatban, a szülő-gyermek kapcsolatban, a mély barátságban, a testvéri közösségben. 

A szeretetkapcsolatokban azonban állandóan megtapasztalhatjuk azok esetlegességét is: ami-
kor szeretetünk, gesztusaink viszonzatlanok maradnak, amikor nehéz önzetlennek lenni és 
áldozatot hozni, amikor le kell mondanunk a másik javáért valamiről, amikor megbántanak, és 
meg kellene bocsátanunk. Ekkor már alig-alig tapasztalunk örömet. És ez fokozottan igaz, 
amikor Jézus parancsai szerint felebarátaink mellett ellenségeinket is megpróbáljuk szeretni, 
békességet teremteni. Örömről ezekben az esetekben aligha beszélünk. 

A Jézusban megcsodált benső béke és öröm az Atyával való szeretet egység öröme (azt tette, 
amit Atyja parancsolt = örömet szerzett neki), és egyúttal annak öröme, hogy minden szavával, 
tettével, majd halálával az emberek iránti totális szeretetet élte meg, küldetését teljesítette. 

Amikor Jézus azt mondja, hogy az ő öröme legyen mibennünk, akkor ugyanerről van szó: a 
bensőséges istenkapcsolatról, és az annak erejében megélt szeretetparancs teljesítésének 
öröméről. És ez a kettő egymást erősíti: „Aki szeretetben él, az az Istenben él, és Isten őbenne.” 
(1Jn 4,16) 

Olyan jó lenne, ha egyre teljesebb örömünket lelnénk az adásban, szolgálatban, szelídségben 
megélt áldozatos szeretet útját járva – minden nehézség és fájdalom ellenére –, megtapasz-
talva az Isten-közelség élményét és erejét! 

Csiky Lajos, Budapest 
  



2026. május 8., péntek Jn 15,12-17 

 

Jézus bemutatta, hogyan kell szeretni, és ezt „várta” el a tanítványaitól is. A barátság szent 
fogalom Jézus szótárában (az enyémben is…). Szentebb, mint a vérségi kapcsolat. Ez persze 
nem zárja ki azt, hogy élet-odaadóan szeressék egymást a rokonok.   
Jézus megadja a barátság definícióját is: megtenni azt, amit „parancsol” Jézus a tanítványainak 
(remélhetőleg ez ránk is vonatkozik…). Ez a megtevés azonban könnyű is, meg nehéz is. Egy-
részt könnyű, mert az ember alaptermészetével összhangban van. Másrészt nehéz, mert a 
kisebb ellenállás irányába akar menni az ember, és igyekszik kibújni a feladat alól. Ha szeret, 
akkor teljesnek érzi az életét, ha nem szeret, akkor csak vergődik a maga által gyártott ideoló-
giák között.   
Jézus nyomatékosan parancsnak nevezi ezt a „hőfokú” szeretetmegnyilvánulást, és felhívja a 
figyelmet a tudatosságra. Minden feltétel adva van a megvalósításához: az ember alaptulaj-
donságához tartozik a szeretet. Szeretet nélkül nincs élet, csak pusztulás. Alapvetően ebben a 
légkörben érzi jól magát az ember: szeret vagy szeretve van, vagy mind a kettő. Persze ha 
magára veszi az ember ezt az „igát”, akkor „mind a kettő” meg fog valósulni az életében. Ezért 
aztán: „Azt parancsolom nektek, hogy szeressétek egymást!” (ugye vetted a lapot, hogy nem 
én parancsolom, hanem…) 

Miklovicz László, Nőtincs 

 
  



2026. május 9., szombat Jn 15,18-21 

 

„Ha gyűlöl titeket a világ, tudjátok meg, hogy engem előbb gyűlölt, mint titeket.” 
Felmerül bennem a kérdés; lehetséges vagy szükségszerű a világ gyűlölete? 
Ez lenne a kritériuma, hogy hova tartozom? (Jézus ezt mondja!) A világ azt szereti, ami a sajátja; 
mivel a tanítványok nem részei a világnak, az gyűlöli őket. 

Vallom, hogy Jézus kiválasztott engem is. Látszik rajtam, hogy nem a világból való vagyok? 
Miből látszik? Törekszem rá, hogy látsszon? Ez belülről kell, hogy jöjjön. 

Nem vágyom az üldözésre és arra, hogy gyűlöljenek, de elfogadom a lehetősé-gét! Jézus sem 
vágyott rá, hogy gyűlöljék, mégis az élete következménye az lett, és belehajtotta a fejét. 
A világ engem nem gyűlöl, de furcsán néz. Furcsállja a viselkedésemet. Te miért vagy ilyen? – 
kérdezik. Hogyhogy neki is adsz? Ő bántott, rosszindulatú veled, te mégis szívességet teszel 
neki? 

És megjelenik a hitetlenkedés, a másik saját gondolatának rám vetítése; biztosan azért segí-
tesz, mert jól jársz vele! Ez rosszindulatú megjegyzés? 
Rosszindulatú lehet, aki bánt, aki megkérdőjelezi a viselkedésemet, és hátsó szándékot sejt 
benne? 

Vajon a Jézust bántók is rosszindulatúak voltak? Tudunk Nikodémusról, a farizeusról. A rendel-
kezésére álló információk gondolkodóba ejtették, meg is látogatta Jézust, de tovább nem merte 
vállalni a következményeket.  

És biztosan voltak olyanok, akik „csak bizonytalanok” voltak. 

Hogyan fordul át az ember indulata rosszból a jóra és fordítva? (Nagycsütörtök este) 

Ezek csak érzelmek? 

Vigyázok eléggé a gondolataimra, érzéseimre, indulataimra? 

Jézusom, törekszem arra, hogy veled, benned maradjak, és ne tudjanak kibillenteni, eltéríteni 
az életem történései a téged követéstől. 

Aczél Márti, Halásztelek 
  



2026. május 10., vasárnap Jn 14,15-21 

 

„Ha szerettek engem, tartsátok meg parancsaimat. Én pedig kérni fogom az Atyát, és ő más 
Vigasztalót ad majd nektek: az Igazság Lelkét, aki örökre veletek marad.” 

Ez a János evangéliumából származó idézet Jézus búcsúbeszédének részlete. Jézus ekkor már 
biztosan tudta, hogy tanítványainak hamarosan nélküle kell tovább élniük. Tudta, hogy a tanít-
ványok számára sokkoló lesz mesterük elvesztése. Hamarosan szembesülniük kell azzal is, hogy 
a Messiásról bennük élő kép, a hároméves intenzív „fejtágítás” ellenére sem egyezik azzal, amit 
Jézus képviselt, és aminek keserű végkifejletét hamarosan át kell élniük. 

Jézus szavai alapján nyilvánvaló, hogy az utolsó pillanatig próbálta átadni tanítványainak mind-
azt, amit Ő az Atya világából megtapasztalt. Ez a tapasztalat egészen más volt, mint amit a zsidó 
nép hagyományozott fiaira nemzedékről nemzedékre. Jézus a tékozló fiút is szerető Atyáról 
beszélt tanítványainak, megcáfolva ezzel a Seregek Uráról vagy a „szemet szemért” elvről szóló 
hagyományt. 

De milyen nehéz a hagyományos Messiás-kép helyett egy gyökeresen más értékrendszert és 
istenképet megismerni és elfogadni! A tanítványok is nagyon nehezen értették meg, hogy az 
Atya – a Lélek által – bennük lehet, és ha engedik, örökre velük maradhat. János evangéliumá-
ban Jézus a Vigasztalóról (paraklétosz) beszél, akit nem érezhet és nem láthat akárki. Csak azok 
képesek a Vigasztalót, azaz az Atya Lelkét érezni és befogadni, akik a Jézustól tanultakat 
megismerik, és tanítását életük folyamán követni akarják. 

Kétezer esztendő mögöttünk lévő tapasztalata ellenére sajnos mi sem vagyunk ezzel másként, 
mi sem vagyunk különbek az akkori tanítványoknál. Az Atya Lelkét csak akkor tudjuk befogadni, 
ha a világ szennyét és zsivaját – látjuk ugyan, de – nem engedjük be a lelkünkbe. Nem, mert 
megismertük és megszerettük a Jézustól tanultakat. Bár lenne ehhez minden nap minden 
órájában elég erőnk! 

Bajnokné Benyhe Judit, Budapest 
  



2026. május 11., hétfő Jn 15,26 - 16,4a 

 

A Lélek eljött, a hit által működik… 

Kétezer év óta mintha nem változott volna a világ?! Kettő világ áll szemben egymással: egyik a 
szeretet, az egymásban maradás, a másik a gyűlölet, az egymás ellen fordulás. Fennáll a feszült-
ség ma is. Jézus kiválasztotta, kiemelte a világból a tanítványait. Azért, hogy vele legyenek, 
tanuljanak, tapasztaljanak, alakuljon a hitük, ami meggyőződéssé, hűséggé lesz. Sorsközösség-
be kerülnek Jézussal. Érthető tehát, hogy a világgal való összeütközés elkerülhetetlen. Mivel a 
tanítványok koronatanúk „kezdettől fogva” a Lélek erejével képesek lesznek tanúságot tenni 
Krisztusról. 

A Lélek eljött és naponta „érkezik” minden elcsendesedésben, imádságban. És hatékony akar 
lenni minden tanítványban. Az is lesz, ha a gondolkodásunk és a szívünk ráhangolódik – akkor 
az életünk is igazodni fog a tanítványi feladathoz. Ettől kezdve a tanúságtételünk életszerű lesz. 
Ott és azt tudjuk tenni, amit a Lélek sugall és „elvár” tőlünk. Ez persze szembe fordít a világgal, 
azért, mert nem ismeri Istent, sem az Atyát, sem Jézust az ő küldöttjét. A tanúságtétel egyese-
ket meggyőz, másokat ellenségessé tesz. Az üldözés végig kíséri a Krisztusban hívők, a Krisztusi 
közösségek életét. (Hol erőteljesebb, hol enyhébb az üldözés. Megéltük a kommunista idők-
ben!) Valójában az üldözés nem gyengíti, hanem inkább erősíti az egyén és közösség állhata-
tosságát, hűségét, és a hite megvallására készteti a hívőt. A kitartás a személyes döntés ered-
ménye! A felszínes hit, a Jézussal való személyes kapcsolat hiánya könnyen meginog. 

Az a tanítvány, aki tájékozott a gyűlölet és üldözés láttán nem „botlik el”, mert a tények a várako-
zásnak megfelelnek. Talán az inkvizíciónak nem vagyunk kitéve, de a hitünk próbája (naponta!) 
a bennünket körülvevő világ, benne az egyház, a közösség és a saját életünk… 

A Lélek, aki „már itt van”, velünk van! Segítő, Vigasztaló, Közbenjáró, az Igazság Lelke, a szeretet 
és a hűség ajándékát adja. Belülről, mint egy beépített „szerkezet”, egy „csipogó” figyelmeztet, 
és azt „üzeni”, amire éppen szükségünk van. A lélekvárásunk – nap mint nap – a személyes hit 
elmélyítése, a tanúságtétel záloga! 

Horváth József, Tata 
  



2026. május 12., kedd Jn 16,5-11 

 

„Jobb nektek, ha én elmegyek…” 

Jézus tudja, hogy hamarosan véget ér a földi pályafutása. Meg fog halni. Próbálja erre felkészí-
teni a tanítványait. „…elmegyek ahhoz, aki küldött engem.” El tudom képzelni, ahogy a tanítvá-
nyok hallgatják és szótlanul maguk elé merednek. Nem szólalnak meg, nem kérdeznek. Vajon 
mire gondolnak, mit mondanak magukban? Legenyhébb esetben: „Már megint nem értem, 
amit mond a Mester. Mire gondol? Vajon a többiek értik?” Durvább esetben: „Ha azt mondja, 
ahhoz megy, aki küldte őt, azt jelenti, hogy az Istenhez megy? Az Istenhez élő ember még nem 
ment. A halálon keresztül vezet hozzá az út. Csak nem a saját haláláról beszél? Normális? Az 
ember nem tudja megmondani, mikor fog meghalni.”  

Szomorúan hallgatnak tovább. Jézus pedig kissé méltatlankodva, talán bosszankodva mondja: 
„…senki közületek nem kérdi tőlem: Hová mégy?, hanem, mivel ezeket mondtam, szomorúság 
tölti el a szíveteket.” Jól érzékeli, valóban szomorúság tölti el őket  

Ezután jön a meglepetés. A morbid humor? „Jobb nektek, ha én elmegyek…” Létezik olyan, aki 
egy ilyen kijelentésre egyetértően bólogat? „Igen, jobb nekünk, ha meghalsz, mert…” Nem! A 
tanítványok között biztosan nincs, aki egyetért. Nem ezt várják Jézustól. Dicsőséget, hatalmat, 
Izrael függetlenségének visszaállítását, új aranykort. Ehelyett a saját haláláról beszél? Meg 
hogy elküldi a Vigasztalót. „Azért lenne jobb nekünk, mert elküldi a Vigasztalót? Ki az a Vigasz-
taló? Sosem láttuk. Nem is hallottunk róla.”  

Mi, a XXI. században egy picivel többet tudunk, sejtünk a Vigasztalóról, mint a tanítványok a 
fenti jelenet idején. Tudjuk, óriási ajándék, ha megkapjuk, ha eljön hozzánk. Olyannak ismer-
jük, aki jönni akar. Az ajtónk előtt áll, és bebocsájtásra vár. Rajtam múlik, alkalmassá válok-e a 
befogadására? 

Készítsük a szívünket, hogy a Vigasztaló hajlékra találjon bennünk! 

Balogh László, Debrecen 
  



2026. május 13., szerda Jn 16,12-15 

 

Az ember története leginkább a világról való ismeretszerzésének története. Jézus tudja, hogy 
ez a teremtésbe ágyazott folyamat, ahol az idő misztériuma sorrendiséghez köti az embert. Az 
ember kíváncsi a jövőre, ezért felül akar emelkedni az időn, de megzavarodna a teremtés rend-
je, ha azt az emberiség szintjén, tárgyhoz kötötten előre látnánk. A sorrendiség ugyan az igaz-
ság szempontjából nem olyan jelentős, hiszen olykor vissza is fordítható, amire példa Lázár 
feltámasztása, de az időnek alávetettség továbbra is érvényes, hiszen Lázárnak később tény-
legesen meg kellett halnia.  

Tehát nem a tények, a történések és az idő a fontos, hanem az igazság. Mert a tények vagy 
igazságban történnek, vagy nem. Akit az igazság Lelke vezet, annak a tények nem végletesek 
és anyaghoz, időhöz kötöttek, hanem víziója lesz az Atya világáról, az igazság világáról, és felfog-
ja, hogy Isten fia elküldésével hogyan jelenti ki magát az embernek. Ez maga a dicsőítés. Vagyis 
a dicsőítés nem méltatás, jót mondás, leborulás a nagyság előtt, hanem annak felismerése és 
kijelentése, hogy az igazság kitől jön, és hogyan van jelen a világban. Jézus tanítása az Atya 
értékrendje, vagyis az Atya igazsága. Amikor Jézus ezt tudtul adja nekünk, hogy mi is vágyjunk 
arra az igazságra, akkor beemel bennünket az anyagvilágot meghaladó igazság világába, amely-
nek működési leírása az igazság Lelke. Ahogy elmélyedünk ebben a leírásban, annál érzéke-
nyebbek és pontosabbak leszünk a rendszer ismeretében, átjár bennünket úgy, mint földi mása, 
a szerelem, így lépésről lépésre egyre inkább képesek leszünk azonosulni vele.  

Add Istenem, hogy méltó legyek befogadni az igazság Lelkét, és egyre inkább a bennem szóló 
Lélek hangjához igazítsam tetteimet, gondolataimat! A magam életének kinyitása a Lélek felé 
az legyen, amivel igazságban dicsőítem az Atyát! 

Benyhe István, Budapest 
  



2026. május 14., csütörtök Jn 16,16-20 

 

„Még egy kis idő, és nem láttok engem, megint egy kis idő, s megláttok majd engem.” 

A mondatban szereplő első „kis idő” kifejezés valószínűleg azért hangzott el Jézus szájából, 
mert erősíteni, bátorítani akarta az apostolokat az elkövetkezendő megpróbáltatások megérté-
sére és elfogadására: őt elfogják majd, és elveszejtik, az apostolok pedig át fogják élni a félel-
met, az elkeseredést, magukra maradottságot. Nem szabad, hogy Jézus elítélése, keresztre 
feszítése és halála miatt elveszítsék a hitüket, s így megszakadjon a kapcsolat az apostolok és 
a Mester között. A kis időt, vagyis azt a pár napot, ami alatt tragikus, rettenetes dolgok fognak 
történni, nekik is meg kell élni, és ki kell bírni.  De utána egészen más és valóban örömteli 
dolgok fognak bekövetkezni, meg fogják látni Őt.    
Már a magyarban is jelentésmódosulással bír a látni igéhez képest a meglátni ige, a görögben 
pedig egyenesen két különböző szó fejezi ki a lényeget, észlelni lehet a meglátni szó széles 
jelentéstartalmát. Jézus egyébként is rengetegszer foglalkozott ezzel az emberi életünkhöz nél-
külözhetetlen fogalommal, többeknek konkrétan visszaadta a látását, de még inkább magatar-
tást, lelki hozzáállást szeretne elérni az embereknél, nála a meglátás a lényeg látását, meg-
értést, a felszín mögé menni tudást, elmélyülést, megváltozást, a meglátotthoz való hűséges 
ragaszkodást, és még sok hasonlót jelent, illetve ő meglátja a jót, a változni tudást a vámos 
Mátéban és még sokakban, ezzel példát állítva elénk.  

Annyira szeretnék én is jobban látni, több mindent befogadni, nagyobb életalakításra eljutni! 

Mennyi időt szánok naponta arra, hogy elmélyüljek, lássam is magamat, lássam az igazi 
arcomat, a valódi feladataimat? 

Ad-e fogódzót számomra Jézus halála előtti felkészülése a rossz elfogadására? 

Tudok-e a baj előérzetekor is a rámbízottakra gondolni, beléjük erőt önteni? 

Amikor valamit jobban látok, mint a körülöttem lévők, dörgedelmet, kioktatást kapnak tőlem, 
vagy szeretetteli sóhajtással el tudom fogadni, amire pillanatnyilag képesek? 

Alkalmas lennék-e új hívások meglátására és befogadására? 

Tényleg világosan akarok látni? Ha valamit igazán meglátnék, képes lennék kidobni olyan szoká-
sokat, megrögzöttségeket, amik eddig akadályoztak?  

Meg tudom-e látni a „rám akaszkodó”, belőlem erőt meríteni akaró emberben a szunnyadó 
jót, akarok-e neki valami bíztatót adni Jézus és az Atya világából? 

Magyar Ági, Székesfehérvár 
  



2026. május 15., péntek Jn 16,20-23a 

 

„Az asszony is, amikor szül, szomorkodik, mert eljött az órája, de amikor megszülte gyermekét, 
már nem emlékszik gyötrelmeire, mert örül, hogy ember született a világra.” 

Az élet dinamikája magába foglalja a boldogságot és a szenvedést, a reményt és az elveszettség 
érzését, a születést és az elmúlást, az örömöt és a szomorúságot is.  

Amikor a fenti igeszakaszon elmélkedek, december van, az öröm vasárnapja utáni időszak, 
amikor Jézus születésének ünneplésére készülünk. Bár hetek óta köd és félhomály, nyirkos 
hideg vesz körül bennünket, mi mégis várakozásban élünk, amiben benne van a remény, a 
születés csodája, a szeretet megélése. Az ünnepi fények feledtetni akarják a sötétséget. A talál-
kozások melegsége átjárja testünket, lelkünket. Fél év múlva, 2026. május végéhez közeledve 
már ragyog a fény, érezzük a természet újjászületését, a nap melegét, a virágok bódító illatát. 

Száz éves édesanyám októberben még a virágok magjait gyűjtögette, abban a reményben, 
hogy 2026. májusban friss hajtás lesz belőlük. Ő megtette az első erőfeszítést, hogy a magból 
virág legyen. Ásni, kapálni, öntözni kell a földet, ha 2026. májusban virágot akarunk, ami a 
szemnek és léleknek is gyönyörűség. Kemény munka, erőfeszítés és kitartás nélkül nincs siker, 
nincs öröm, nincs virágzás. 

Jézus tanítása, gondolatai újra és újra kicsíráznak bennem, szárba szökkennek? Dolgozom rajta, 
„öntözöm, táplálom”, hogy mindenki örömére legyen? 

Erősítsen bennünket Jézus megígért BÁTORÍTÓJA, hogy tudjunk erőfeszítést tenni az öröm-
hírért, a békesség megteremtéséért, az egymást szeretve szolgálni akarásért, a kiengesztelő-
désért és az osztozásért, hogy küldetésünket betölthessük! 

Deli József, Székesfehérvár 
  



2026. május 16., szombat Jn 16,23b-28 

 

Jézus nevében kérni az Atyától 

Mivel a zsidó gondolkodásban a név egyben magát az illető személyt is jelentette, ezért a Jézus 
nevében való kérés csak olyan lehet, ami Jézus életével, tanításával, szellemével harmonizál. 

Kicsit olyan ez, mintha magunk elé tennénk Őt, hogy képviseljen, vezessen, mutassa az utat. 
Sőt, elkötelezettnek kell lennünk abban, hogy követjük Őt, hogy amit a kérésünkre kapunk, azt 
magunkba fogadjuk, átéljük, megéljük. 

Ez nagyjából meghatározza azt is, hogy mit is kérhetünk így az Atyától. Nyilván nem illik ebbe 
a gondolkodásba, hogy evilági sikereket, gazdagságot, minden bajtól való megmenekülést 
kérünk. Ettől még persze megfogalmazódhatnak bennünk ilyen vágyak, sóvárgások, de ne 
csodálkozzunk, ha ezek nem teljesülnek. 

Ami viszont Jézushoz kapcsolódó, az Ő útján járásban minket segítő, abban megkaphatjuk az 
erőt, a válaszokat. Ha kérünk, kapunk, sőt örömünk teljesebbé válik, mert rádöbbenünk arra, 
hogy csak a szeretet az, ami az embert igazán emberré, igazán „istenivé” teheti. 

Persze kéréseink megfogalmazásának is vannak feltételei: 

 „mindenhatóságunk” gondolatának elengedése, kicsiségünk felismerése, elfogadása, 
miközben önértékelésünket sem kell feladnunk, és ezzel együtt törekedhetünk a tel-
jesség felé, 

 bizalom abban, hogy van, aki meghallgat, aki figyel ránk, aki segíteni akar, és tud, 

 bizalom abban, hogy kéréseinkre azt kapjuk, amire igazán szükségünk van, ami tovább 
segít bennünket. 

Próbáljuk ezek alapján megfogalmazni kéréseinket! 

Magyar László, Székesfehérvár 
  



2026. május 17., vasárnap Urunk mennybemenetele Mt 28,16-20 

 

Örök érvényű feladatok 

Urunk mennybemenetelének ünnepén a Máté-evangélium nem szól egy szót sem a mennybe-
menetelről. (A többi evangéliumot tekintve is csak Márk és Lukács bizonyos kézirataiban 
olvashatunk erről, de az ő leírásukban is eltérő módon és helyszínen történik ez az esemény.) 
Mégis ezekkel a mondatokkal zárul a Máté által írott örömüzenet, és itt szól Jézus utoljára a 
tanítványaihoz. Érzékelhető, hogy búcsúzkodik: szavaival célt és biztatást kíván adni övéinek. 
Ezek a célok túlmutatnak a feltámadáson és a mennybemenetelen, mert nem krisztológiai hit-
tartalmakról szólnak. Hanem miről? Jézus mindenkori követőinek hétköznapi és örök felada-
tairól. 

„Menjetek el, és tegyetek tanítvánnyá minden nemzetet!” Maga Jézus korábban úgy nyilatko-
zott, hogy „csak Izrael házának elveszett juhaihoz” szól az ő küldetése (Mt 15,24). Talán a 
húsvéti élmény, talán valami más tapasztalat tágította ki számára a további tanítványok lehet-
séges körét, mindenesetre a minden nemzet fogalmába a világon élő összes ember beletar-
tozik. A felszólítás pedig nemcsak Péternek és társainak szólt – és ma sem csak a papokra 
vonatkozik. Egész keresztény életünk lényege annak felismerése, hogy tanítványok vagyunk, és 
hogy tanítóvá kell válnunk, azaz tovább kell adnunk Jézus örömüzenetét. 

„Merítsétek alá őket az Atya és a Fiú és a szent Lélek nevében!” A keresztelésre való felszólítás 
az iménti, tanítványgyűjtésre szóló felhívás kiegészítése. Sokat lehetne töprengeni rajta, hogy 
ezt a felszólítást miként ültette gyakorlatba a keresztény történelem. Sosem lett volna szabad 
senkit a maga meggyőződése ellenére, vagy akár tudatlansága és tehetetlensége kihasználá-
sával megkeresztelni! Talán érdemes lett volna (és érdemes lenne ma is) észrevenni a helyes 
sorrendet: először tanítvánnyá tenni/válni, és csak utána megkeresztel(ked)ni. Kényszer nélkül, 
belső meggyőződésből! 

„Tanítsátok őket mindannak megtartására, amit megparancsoltam nektek!” Számomra e 
mondat tartalma Jézus morális üzenete: a Hegyibeszéd, a Főparancs, az Újparancs. Csupa 
erkölcs, semmi dogmatika. Nem arra figyelmezteti tanítványait az utolsó szavaival, hogy higgye-
nek az ő isteni lényében, a feltámadásában, a megváltásban, az Isten haragjának kiengesztelé-
sében. Inkább arra inti őket, ami nekünk is örök feladat életünk végéig: megtartani és megélni 
azt a tanítást, amely az osztozó, szolgáló és ellenséget nem ismerő szeretetről szól. 

Ha pedig mi kitartunk e tanítás mellett, akkor bízhatunk benne, hogy Jézus is kitart mellettünk 
– a világ végezetéig! 

Bajnok Dániel, Budapest 
  



2026. május 18., hétfő Jn 16,29-33 

 

Az utolsó vacsorán mondott beszédében Jézus arra törekedett, hogy felkészítse övéit arra az 
időszakra, amikor ő már nem lesz velük. Figyelmeztetés és bátorítás is ez egyben. Miért tartja 
Jézus szükségesnek, hogy a rájuk váró nehézségekre figyelmeztessen? Hitvallásuk azt sugallja, 
hogy a Jézussal töltött mintegy három esztendő nem volt hiábavaló. A Mester tanítása meg-
hozta gyümölcsét. Jézus szándéka, hogy elindítsa őket a hit útján, megvalósulni látszik. Miért 
hangzik el mégis a figyelmeztetés? A tanítványok valóban sokat haladtak előre a hit útján. Még 
hátra van a legnagyobb próbatétel, Jézus halála. Az Ő segítségével minden követője képes arra, 
hogy hűséggel kitartson a hitben. Az Úr imája, figyelmeztetése és bátorítása nekem is szól. 

Jézus tanítványai elismerik, hogy már értik beszédét, azt hiszik, isteni eredetű, de Jézus figyel-
mezteti őket, hogy hamarosan elhagyja őket. Üldözés vár rájuk, aztán mindezek ellenére legyőzi 
a világot, ami biztatást ad nekik, hogy ők is békességben éljenek. Nehézségek jönnek, és ezeket 
mind meg kell oldaniuk. Életünk során minduntalan próbatételekkel szembesülünk. Ha Jézust 
próbáljuk követni, nap mint nap fel kell állnunk, ha elbukunk is, újra kell kezdenünk… 

Tudjunk minduntalan felállni, erőt meríteni. 
Példák lenni. 
Kezünket kinyújtani, segítséget adni. 
Hátunkon vinni a nehézségeket, utána megpihenni. 
 

 Amikor én beszélek, mindenkinek érthető? 

 Mitől hiszem, hogy Istentől jött? Hiszek? 

 Elég nekem a bizonyság, hogy Jézus Istentől jött? 

 Amikor úgy érzem, hogy magamra maradtam, érzem, hogy Isten velem van? 

 Amikor egyedül vagyok elég nekem az, hogy tudom, hogy velem vagy? 

Fekete Tibor és Feketéné Bognár Zsuzsanna, Székesfehérvár 
  



2026. május 19., kedd Jn 17,1-11a 

 

„Tieid voltak, és nekem adtad őket. Tanításodat megtartották.” 

Jézus főpapi imája egy szép ima értünk, és egyúttal példa is a helyes imára.   
Megtanulhatjuk belőle, hogy az Atyával nagyon őszintén beszélhetünk, és hogy nemcsak 
magunkért imádkozhatunk, hanem a ránk bízottakért is, akikért gondban vagyunk, akiknek a 
sorsa fontos a számunkra. És bizony nem csak egészségért, sikeres vizsgáért lehet imádkozni, 
hanem hozzátartozóink hitéért is. Sőt, főleg a hitéért, mert a világ bajai, nehézségei között a 
hit is igen törékeny tud lenni, és gondban kell lennünk a mieink hitéért.  

Jézus tanítása nyomán megismerhettük az Atyát, megtudtuk, hogy Ő a végtelen szeretet. Ez a 
végtelen szeretet ránk irányul, de nekünk, ebbe a végtelen szeretetbe belesimulva, szintén 
szeretnünk kell, ha Isten terve szerint boldogan akarunk élni. Elsősorban persze a ránk bízotta-
kat szeretjük, őket a legjobban, de a környezetünkben élő többi embert is, amennyire kapcso-
latban vagyunk velük. De a tőlük térben és időben távol élőket is szerethetjük, például szerete-
tünk jeleként nem szennyezzük lakhatatlanná a Földet.   
A születésünktől az Atyáé vagyunk, akár hiszünk benne, akár nem, hiszen tőle kaptuk a lelkün-
ket. És Ő adott bennünket Jézusnak, hogy tartozzunk az Ő közösségébe. Elgondolkodtató, hogy 
kit és miért adott az Atya Jézusnak, ki volt kész csatlakozni az Ő közösségébe? És mindaddig a 
közösségébe tartozunk, amíg jócselekedetekre törekszünk, és nem akarunk ártani embertár-
sainknak. Jézus azt mondja, hogy akik őt követik, azok megismerték az igazságot. Csak ez – úgy 
tűnik – más igazság, mint amit emlegetni szoktam az ellenem elkövetett igazságtalanságok 
nyomán, vagy amit elvárok a vezetőktől, nagy emberektől. Ez arról szól, hogy Jézus az Atyától 
jött, és bennünket, követőit is az Atyához akar vinni, visszavezetni. De – mint Jézus mondja – 
nekünk ebben a világban kell élnünk, tehát szembe kell néznünk a világ kihívásaival. És ebben 
benne van a járványoktól kezdve a háborún át minden szenvedés, betegség, embertársaink 
gonoszkodása, sőt szeretteink meg nem értése is.   
Hogy tudunk ezek között mégis boldogan élni? Ez bizony nehéz, de talán a legjobb út, ha benne 
maradunk Jézus közösségében, a szeretetet választók közösségében. Hiszen Jézusnak van 
hatalma a követőinek örök életet adni, és ezt az örök életet már itt a földön elkezdhetjük a 
szeretetben. 

Singer József és Judit, Székesfehérvár 
  



2026. május 20., szerda Jn 17,11b-19 

 

Jézus itt apostolaiért kéri az Atyát, mivel mennybemenetele után már nem találkozik velük – a 
Lélekre bízza őket. 

Jézus földi életében (zsidó hagyományként) az ima az Atyához szólt („Mi Atyánk…”). 

A Jézushoz való imádság halála után jelent meg, mert Őt az apostolok Úrnak és közbenjárónak 
tekintették. A Lelket inkább mint erőt adót és vezetőt kérték, Vele feltöltődtek. Az apostolok 
mindhárom isteni személyt kérték, de az Atyához való imádság továbbra is alapvető maradt. 

Hogyan vonatkozik Jézus imája ránk, késői követőire? 

Jézus imája értünk is szól. Nemcsak a papokért vagy szerzetesekért, hanem a civilekért is, akik 
a világban élünk, de Hozzá akarunk tartozni. 

Kéri, 

ꟷ hogy hűségesek maradhassunk. (Sok minden próbál kibillenteni ebből. Kérése bátorítás 
azoknak is, akik nehézségek, kísértések alatt nyögik mindennapjaikat.) 

ꟷ hogy a világban tiszták is lehessünk. Képtelenség sterilnek maradni ennyi szennyben-
gonoszságban, ezért Vele újra meg újra tisztulhatunk. 

ꟷ hogy tanítása formáljon hitelesen élni, jól dönteni és szeretni. 

Isten ma is vigyázza, vezeti, felemeli és megerősíti azokat, akik hisznek benne. 
Lelke segít bennünket imáinkban: összekapcsol az Atyával és a Fiúval – belülről formál, hogy 
Istennel és egymással összhangban lehessünk. 

Segíts Lelkeddel! 

Lelovics László, Kaposvár 
  



2026. május 21., csütörtök Jn 17,20-26 

 

Jézus üzenete valószínűleg sohasem volt annyira sorsdöntő az emberiség számára, mint ko-
runkban. 

Jézus könyörög az Atyához, egyúttal betekintést nyújt a Szentháromság belső világába. Abba a 
világba, amiből minket is részesíteni akar. Jézus az egységről semmi konkrétumot nem ír, bizo-
nyára azért sem, mert az élet minden fontosabb területére vonatkozhat. Nem egységességet 
akar, hiszen Isten maga is sokszínű világot teremtett nekünk. A sokféleség kísértést adhat a 
széthúzásra, ellenségeskedésre, de lehetőséget is a békére, a harmóniára. Világunk sok szem-
pontból jobb lett, de ha nem fogadjuk el Jézusnak az egységre hívó üzenetét, sokkal többet 
kockáztatunk, mint azelőtt. Ma még jobban rászorulunk az Atya irgalmára. 

Már a belső világunk egységét is nagyon sok külső hatás veszélyezteti. A virtuális világ meg-
bontja önazonosságunkat, gondolkodásunk, érzelemvilágunk és viselkedésünk egységét. 
Emberi kapcsolatainkat beszűkíti a gazdasági növekedést szolgáló munka világából eredő idő-
hiány, valamint a közösségi hálózatok okozta felszínesség. Richard Rohr a Halhatatlan gyémánt 
című könyvében négy pontban jelöli meg eltávolodásunkat a valóságtól: „Elszakadunk az 
árnyékunktól (…). Elszakadunk a testünktől és a lelkünktől, az elménkben élünk. Elszakadunk a 
haláltól, és megpróbálunk bármilyen halál nélkül élni. Elszakadunk más énektől és igyekszünk 
különállóként, felsőbbrendűként és függetlenként élni”. Ugyanakkor egyre többen ismerik fel 
az önmagukra találás szükségességét. A meditáció, a pszichológiai érdeklődés, a spirituális 
világ újrafelfedezése, valamint a hitelesebb vallási élet utáni vágy jelzi a mai ember igényét, 
hogy ismét önmagára találjon, és mélyebben átélje a valóságot. 

Identitásunkat nagymértékben meghatározza az a kultúra, amibe beleszülettünk. A különböző 
kultúrák akkor szolgálják az emberiség egységét, a békét, ha megvalósul az, amire egy régebbi 
taizéi találkozó egyik jelmondata utalt: a kultúrák különbözőségének nem elválasztani, hanem 
gazdagítani kell bennünket. 

A minket elárasztó információözön hatásai szintén nagyobb megosztottságot eredményez-
hetnek. Az egyre jobban terjedő, mindent feketén-fehéren értékelő gondolkodás polarizálja a 
társadalmakat és rombolhatja az emberi kapcsolatokat is. Jézus üzenete arra szólít, hogy képe-
sek legyünk meghallgatni és megérteni a másik felet, a másik oldalt, újra érték legyen a pár-
beszéd. 

Imádkozzunk azért, hogy az emberiség, az államok, az egyházak, a vallások és persze elsősor-
ban mi magunk tudjunk erre az egységre törekedni, mert ez létezésünk, életünk minden terüle-
tének alapja. 

Döntéseink és cselekvéseink előtt mindig feltehetjük a kérdést, hogy általuk ezt a jézusi esz-
ményt szolgáljuk-e. 

Galambos Miklós, Magyaralmás 
  



2026. május 22., péntek Jn 21,15-19a 

 

Az evangéliumot olvasva egy egyszerű és tiszta kérdést hallhatunk Jézustól: „Simon, János fia, 
szeretsz engem?”. Péter egyből válaszol: „Igen, Uram, tudod, hogy szeretlek.”. Végül Jézus így 
folytatja: „Legeltesd bárányaimat!”. 

Vajon mit jelent szeretni Jézust? Számodra mit jelent? A saját módunkon fejezzük ki szerete-
tünket, vagy arra is figyelünk, hogy mire vágyik a másik fél? Felmentjük magunkat azzal, hogy 
ez nekem csak ilyen módon megy, vagy megpróbálunk felülemelkedni önmagunkon? 

Jézus kérdése mélyebb, mint ahogy elsőre tűnik. Úgy szereti Pétert, ahogy mindannyiunkat. 
Kérdése, ugyanakkor azt is magában foglalja: ha én már nem leszek, hirdetni fogod a szeretet 
erejét és az örömhírt? Gondoskodni fogsz a közösségről? Számomra Jézus ebben a párbe-
szédben egy szerető szülőként jelenik meg, aki legidősebb gyermekére bízza a családját. 

Vajon mi hogyan tudjuk igazán szeretni Jézust és a körülöttünk élőket? Legyünk kíváncsiak és 
figyelmesek, hátha megérezzük, hogy milyen szeretetcselekedetre vágyik a másik! 

Magyar Bálint, Budapest 
  



2026. május 23., szombat Jn 21, 20-25 

 

Elérkeztünk a Lélekváró elmélkedések utolsó napjához. Húsvét óta szinte csak János alapján 
elmélkedtünk. Ma már tudható, hogy nem egy személy van a név mögött, hanem egy – való-
színűleg már János halála utáni – közösség. Az ő írásaik maradtak fenn ebben az Evangélium-
ban, a Jelenések könyvében, meg a jánosi levelekben. Ugyanúgy, mint a hosszú évek óta íródó 
Bokor-elmélkedések. Az idő (meg valamely lektorok) majd eldönti ezek sorsát is. Némelyik 
szinte új evangéliumszintű, ha „szerencsésen” találkozik a napi perikópa és az elmélkedés írója. 
Igen, az idő, aminek relatív voltát, egyre gyorsulását mostanában állandóan érezzük. Éppen ez 
a nehezen érthető fogalom, amivel „János” indít (Kezdetben...), de itt – az evangélium végén – 
is elég nehezen értelmezhető (...addig amíg megjövök...). Van még egy kis probléma a szakasz-
ban, mégpedig – tudtommal – Jézustól eddig nem hallott, szokatlanul durva kifejezés (kétszer 
is): „mit tartozik rád”. Magyarán: mi közöd hozzá? Az is kiderül, hogy nem lehetett egészen 
problémamentes a tanítványi csapat egymás közötti viszonya. Péter „beszól” Jézusnak: itt jön 
a szeretett, kebledre dőlő kedves barátod, vele mi lesz? Ha majd szándékod, erre utaló szavaid, 
sőt felszólításod szerint én leszek a főnök... 

Hogyan is van ez mifelénk? Itt is vannak személyi ellentétek, csúnya beszólások, levélváltások? 
Ez miként fér bele a szeretet-központúságba? Meddig terjed nálam a közösségvállalás? Milyen 
szituációkban vállalom fel és nem, testvér-barátomat? Meddig azonosulok vele és megnyilat-
kozásaival? Ennek valahogyan hangot is adok? A jánosi írás eddig a búcsúzásig tart, Pünkösdről 
már nem mond semmit. Pedig azóta már tudjuk, hogy – Jézus eredeti szándéka ellenére – akkor 
és így indult az az Egyház, amihez így vagy úgy tartozunk. Kicsit visszatérnék még az időhöz, 
ami emberi létezésünk alapja a térrel, az anyaggal, az energiával (és ki tudja még mivel) együtt. 
Hogy aztán hogyan is van az egész mögött a Teremtő meg a szellemvilág? Hogyan is „leszek” 
majd a továbbiakban, miként is „léteznek” „ott” az elődök, rokonok, barátok? Mivel töltik az 
„idejüket”? Már megint az idő, ami az Örökkévalóság viszonylatában értelmetlen, mert „ott” – 
a „hírek” és az elképzelések szerint – időtlen állandóság van. 

Aki az én idézőjeles bizonytalanságaimra kész, általa valósnak tartott tudással rendelkezik, attól 
elnézést kérek, hogy elmélkedési szándékában inkább csak felidegesítettem, megzavartam, 
mint segítettem. Különös, hogy ez az írás decemberben készül, a cserépkályhában ég a tűz. 
Pünkösdkor milyen Tűz lesz? 

A holnapi ünnep – kitartó készületünk gyümölcseként – töltsön el mindnyájunkat tettre-
készséggel, „lelkesedéssel”, energiával, tűzzel, örömmel! Szálljon ránk és belénk a Lélek, mert 
a pünkösdi csoda csak meghívott, és a hívást elfogadó emberek élete nyomán folyamatos már 
kétezer éven át, és ki „tudja” még meddig. Az idők végezetéig? És azután? Egyébként is csak itt 
„nálunk” a Földön „fúj” a Lélek? A Világmindenségben sehol másutt? Szinte biztosan vannak 
másutt is „gondolkodó”, Lelket kapott lények. 

Vágyok én igazán a Lélekre? „Veszélyesek” az ilyen nyolc napok, a végén mindig történik 
valami. Keresztelő János is nyolc nap után kapott nevet, Zakariás megszólalt, Jézus is nyolc nap 
után kapta valójában a nevét. A hetvenes-nyolcvanas évek tüzes Ó-Bokra... Tüzesedik már a 
21. század Új-Bokra a „Pusztában”? Folytassa mindenki tovább a gondolatokat, hiszen a Fény 
következnék… 

Cserta Gábor, Székesfehérvár 
 

  



2026. május 24., Pünkösdvasárnap Jn 20,19-23  

 

„Békesség nektek! Amint engem küldött az Atya, úgy küldelek én is titeket.” 

Talán Ti is hallottatok mostanában arról az elméletről, hogy az emberek csak 5%-nyi új ismere-
tet vagy a korábban ismertnek ellentmondó információt képesek befogadni. Legyenek akár-
mennyire is meggyőzőek a bizonyítékok, az ismereteink és a hitünk 95%-át nem tudjuk megkér-
dőjelezni, inkább az ennek ellentmondó információkat zárjuk ki. Népszerű ez az elmélet, 
számos motivációs előadótól is hallhatjuk ezt… Csakhogy jelenlegi ismereteink szerint ennek 
nincs tudományos alapja. Talán a legközelebbi ilyen vizsgált jelenség az az ún. megerősítési 
torzítás (confirmation bias), ami arról szól, hogy az emberek hajlamosak csak azokat az infor-
mációkat elfogadni, amik a korábbi meggyőződésüknek megfelelnek, és elutasítják azokat az 
adatokat, amik a meggyőződésük újragondolására kényszerítenék őket. De „5%-ról” nincs adat, 
ez egy legenda. 

Hogyan is kapcsolódik a megerősítési torzítás a pünkösdi ünnephez? 

Akármi történt is pontosan Húsvétkor, az egészen biztosan mélyen megrázta a tanítványokat. 
Meggyőződésük lehetett, hogy Jézus a Megváltó, aki visszaállítja Izrael királyságát – és erre 
bűnözők között, éppen egy erre utaló gúnytábla alatt halt kereszthalált. Az ideiglenes sírkam-
rából eltűnt a holtteste is. A halottak nem kelnek életre, a bezárt ajtón nem lehet észrevétlenül 
belépni. Vagy mégis? 

Mi történne, ha egyszer csak megjelenne közöttünk Jézus? És mondjuk elmondaná azt, mint a 
Mester és Margaritában, hogy igenis létezett, csak Lévi Máté egészen rosszul jegyezte fel a 
szavait? Miért hinnénk neki, meddig hinnénk el azt, amit mond? Elhinnénk-e például azt, hogy 
Márk evangéliuma eredetileg pont az előtt ért véget, ahol a fenti jánosi szöveg elkezdődik, hogy 
a nők elfutnak a sírtól, és nem szólnak senkinek? És az egész pünkösdi történet csak utólagos 
kiegészítés? 

Szerintem a Pünkösddel kapcsolatos hitünkben nem az a lényeg, hogy pontosan mi történt, 
hanem az, hogy az életről hogyan gondolkozunk. Ha elhisszük, hogy az emberek „jó emberek”, 
ha elhisszük, hogy lehetséges a jobb világ, ha elhisszük, hogy rajtunk is fordul, hogy a világ jobb 
lesz-e, akkor bármit gondolunk is a Pünkösdről, a Szentlélek bennünk lesz, velünk lesz. És 
minden egyéb gondolatunk, hitünk és hiedelmünk, ami a jó munkánkat segíti, – legalábbis az 
én meggyőződésem szerint – a Szentlélek működése lesz bennünk. 

Bajnok Kristóf, Budapest 
  


